
1

A direção do 
sentido

Uma leitura dos signos em 
deus e o diabo na terra do sol

A direção do 
sentido

Uma leitura dos signos em 
deus e o diabo na terra do sol



2



3

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio
convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.

Catalogação na Publicação
Serviço Técnico de Biblioteca

Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São Paulo

Elaborada eletronicamente através do formulário disponível em: <http://www.fau.usp.br/fichacatalografica/>

Paiva, Vitória Marchioretto de
   A direção do sentido: Uma leitura dos signos em "Deus e o
diabo na Terra do Sol" / Vitória Marchioretto de Paiva;
orientadora Myrna de Arruda Nascimento. - São Paulo, 2022.
   99 p.

    Trabalho Final de Graduação (Bacharelado em Arquitetura
e Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da
Universidade de São Paulo.

   1. Direção de Arte. 2. Semiótica. 3. Cinema Novo. 4.
Glauber Rocha. I. Nascimento, Myrna de Arruda, orient. II.
Título.

Autorizo a reprodução e divulgação total ou parcial deste trabalho, por qualquer meio
convencional ou eletrônico, para fins de estudo e pesquisa, desde que citada a fonte.

Catalogação na Publicação
Serviço Técnico de Biblioteca

Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São Paulo

Elaborada eletronicamente através do formulário disponível em: <http://www.fau.usp.br/fichacatalografica/>

Paiva, Vitória Marchioretto de
   A direção do sentido: Uma leitura dos signos em "Deus e o
diabo na Terra do Sol" / Vitória Marchioretto de Paiva;
orientadora Myrna de Arruda Nascimento. - São Paulo, 2022.
   99 p.

    Trabalho Final de Graduação (Bacharelado em Arquitetura
e Urbanismo) - Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da
Universidade de São Paulo.

   1. Direção de Arte. 2. Semiótica. 3. Cinema Novo. 4.
Glauber Rocha. I. Nascimento, Myrna de Arruda, orient. II.
Título.



4

A direção do sentido
Uma leitura dos signos em 

“deus e o diabo na terra do sol”

V i t ó r i a  M a r c h i o r e t t o  d e  P a i v a

Universidade de São Paulo
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo

Trabalho Final de Graduação
Orientadora: Profª Drª Myrna de Arruda Nascimento

Julho/2022
São Paulo



5

Ano de produção: 1964
Produção: Luiz Augusto Mendes
Companhia(s) produtora(s): Copacabana Filmes
Companhia(s) distribuidora(s): Produções Cinematográficas Herbert Richers S.A.; Copacabana Filmes

Direção: Glauber Rocha
Assistência de direção: Paulo Gil Soares; Walter Lima Jr.

Direção de fotografia: Waldemar Lima
Câmera: Waldemar Lima

Direção de arte: Paulo Gil Soares 
Figurinos: Paulo Gil Soares
Letreiros: Lygia Pape

Locação: Monte Santo - BA; Salvador - BA; Feira de Santana - BA; Canudos, Fazenda do Cocorobó - BA

Sonoplastia: Geraldo José

Música original: Glauber Rocha
Trilha musical: Sérgio Ricardo; Heitor Villa-Lobos
 
Montagem: Glauber Rocha; Rafael Valverde
Montagem de som: Rafael Valverde

Argumento: Glauber Rocha
Roteiro: Glauber Rocha; Walter Lima Jr.

Diálogos: Glauber Rocha

Ficha 
Técnica



6

Identidades / elenco:

Geraldo del Rey (Manuel)
Yoná Magalhães (Rosa)
Othon Bastos (Corisco)

Maurício do Valle (Antônio das Mortes)
Lídio Silva  (Sebastião)

Sônia dos Humildes (Dadá)
Marrom (cego Júlio) 

João Gama 
Antônio Pinto
Milton Roda

Roque
Antonio Rozemburgo

Billy Davis
Moradores de Monte Santo

Prêmios:

Prêmio Especial do Júri no Festival de Acapulco, 1966, Acapulco - MX.

Prêmio Náiade de Ouro no Festival do Cinema Livre, 1964, Porretta Terme - IT.

Prêmio Saci, 1965 de Melhor Produtor para Luiz Augusto Mendes e Melhor Ator 
Coadjuvante para Maurício do Valle, São Paulo, SP.

Prêmio Governador do Estado, 1964 de Melhor Música para Sergio Ricardo.

Sinopse:

Manuel e Rosa subexistem no sertão nordestino por meio 
de trabalhos prestados a um coronel. No dia da partilha 
de gado entre Manuel e o coronel, os dois discutem e 
Manuel vinga a injustiça do coronel com sangue. Perse-
guido, Manuel mata dois capangas do coronel, mas um 
deles mata sua mãe. Sem mais raízes na casa materna, 
Manuel resolve seguir o beato Sebastião e seus fiéis. 
Rosa, sempre cética ao poder de Sebastião, tenta per-
suadir o marido a desistir da vida santa. Mas Manuel se 
dedica ardorosamente ao beato, compartilhando com 
ele um sacrifício de uma criança, quando Rosa, deses-
perada, assassina o beato enquanto Antônio das Mor-
tes arrasa todos os seguidores de Sebastião. Manuel e 
Rosa, mais uma vez, se entregam ao destino do sertão, 
até encontrarem Corisco, o diabo loiro. Este aceita a 
inclusão de Manuel em seu bando e o rebatiza como 
Satanás. Com o novo nome, Manuel pilha e destrói fa-
zendas, ganhando fama por todo sertão por meio das 
cantigas de cego Júlio. Novamente Antônio das Mortes 
entra em cena para iniciar a ‘grande guerra’, matando 
Corisco e seu bando, para que Manuel e Rosa rumem 
em direção ao mar da redenção.



7

Aos meus pais, que tanto investiram e incentivaram minha educação. 
Que não só apoiaram meus sonhos, mas sonharam junto comigo, me 
ensinaram a ter paciência e não desistir. Agradeço por serem porto 
seguro nos momentos de tempestade. Essa conquista é também de 
vocês.

Aos meus irmãos, Henrique e Pedro, pelo carinho e cumplicidade.

À toda minha família, materna e paterna, que me apoiaram durante 
toda a vida. Agradeço em especial aos meus tios José Alberto e 
Meri e minha prima Isabela por abrirem as portas de casa e me 
receberem tão bem. Minha estadia na cidade e permanência na 
Universidade só foram possíveis graças à vocês. Aos meus tios Julia e 
Mamede por, não somente me incentivarem nos estudos, mas tam-
bém por me ajudarem com o intercâmbio. À minha madrinha Lila, que 
me presenteou com meu primeiro livro de arquitetura, que incentivou 
sempre a educação e compartilhou comigo a história da nossa família 
de forma, como todas suas histórias, tão detalhada e sensível.

À minha vó Martha por todo amor e cuidado que teve comigo du-
rante a vida.

À minha orientadora Myrna pelas palavras de apoio que conse-
guiam me tranquilizar, por conseguir desatar os nós da minha mente 
e me ajudar a clarear minhas próprias ideias. Por acreditar no meu 
trabalho quando, muitas vezes, eu mesma duvidava e me ajudar em 
seu desenvolvimento.

À Bateria Brutalista, que me encantou e me acolheu desde o pri-
meiro dia e, por tantos anos, foi válvula de escape da correria e 
ansiedades da graduação. 

À minha Panela: Bia, Vivi, Miwa, Jovis, Gui, Giorvas e Eric por muitas 
vezes levantarem minha auto-estima e confiança, pelas conversas e 
risadas. 

Às amigas Marideusas, Lili, Kaori, Yume, Vic e Mari, por serem a 
leveza do dia a dia, por rirem comigo do desespero pra aliviar a 
tensão. Que a vida permita estarmos juntas por muitos outros anos.

Às minhas queridas amigas Carla e Débora, por esses anos de 
cumplicidade, amizade e amor. Por termos construído um elo que a 
distância, fuso horário e correria da vida não conseguem quebrar. 
Obrigada pelo apoio e pelas palavras durante os momentos de 
ansiedade deste trabalho e de outros.

À FAU que foi minha casa por tantos anos, me ensinou bem mais do 
que arquitetura, mas também muito sobre a vida.

Ao teatro, paixão antiga e sonho de vida, por me ensinar tanto em 
tão pouco tempo, por fazer eu me apaixonar cada dia mais e me 
sentir feliz e realizada. 

Agradecimentos



8

Este trabalho se propõe a fazer uma leitura do filme Deus e o diabo 
na Terra do Sol (1964), a partir da identificação dos signos constru-
ídos na obra do cineasta Glauber Rocha. Para essa análise, utilizei 
a semiótica como base teórica e meu olhar sensibilizado para fazer 
uma leitura do invisível, daquilo que se percebe nas entrelinhas das 
cenas, dito sem palavras, mas pleno de sinais na construção da ima-
gem. Nesse sentido, percorro os espaços cenográficos, a paisagem, 
os corpos em ação, os objetos, as texturas, a luz, a sombra e a inte-
ração entre todos estes elementos.

Partindo de um interesse pessoal pela direção de arte, aliado à mi-
nha formação como arquiteta, e também, por acreditar na expressão 
e valor do cinema nacional, sobretudo neste escolhido, um dos mar-
cos inaugurais de uma experiência “nova” no “fazer cinema”, reali-
zo este trabalho. com o objetivo de reconhecer a importância e as 
potencialidades de nossa cinematografia ao mergulhar em um dos 
nossos filmes mais importantes, reconhecendo os signos e sentidos 
nele presentes, e que contribuem para sua força narrativa e crítica.

Apresento aqui o resultado de muitas leituras e estudos, complemen-
tado por sensações, compreensões e questões que me interessaram 
e nas quais me debrucei. O que busco com esse trabalho é apresen-
tar uma leitura pessoal e sensível de algumas das diversas camadas 
de sentidos da obra de Glauber Rocha. 

Palavras-chave: direção de arte; cinema nacional; Glauber Rocha;  
linguagem não-verbal

This work proposes to make a reading of the film Deus e o diabo na 
Terra do Sol (1964), from the identification of the signs constructed 
in the work of the filmmaker Glauber Rocha. For this analysis, I used 
semiotics as a theoretical basis and my sensitized look to make a 
reading of the invisible, of what is perceived between the lines of 
the scenes, said without words, but full of signs in the construction of 
the image. In this sense, I go through the scenographic spaces, the 
landscape, the bodies in action, the objects, the textures, the light, the 
shadow and the interaction between all these elements.

Starting from a personal interest in art direction, allied to my training 
as an architect, and also, because I believe in the expression and 
value of national cinema, especially in this chosen one, one of the 
inaugural milestones of a “new” experience in “making cinema”, I carry 
out this work. with the aim of recognizing the importance and poten-
tial of our cinematography by diving into one of our most important 
films, recognizing the signs and meanings present in it, and which con-
tribute to its narrative and critical strength.

I present here the result of many readings and studies, complemented 
by sensations, understandings and questions that interested me and 
in which I focused. What I seek with this work is to present a personal 
and sensitive reading of some of the different layers of meanings in 
Glauber Rocha’s work.

Key-words: production design; national cinema; Glauber Rocha; 
non-verbal language

Resumo Abstract



9

Figura 0: Glauber Rocha
     Fonte: https://laparola.com.br/glauber-rocha-entrevista
Figura 1: Plano aberto mostrando a paisagem da caatinga	 
Figura 2: Plano aberto da paisagem de plano de fundo do letreiro	  
Figura 3: Manuel entra no enquadramento e quebra a solidão da paisagem
Figura 4: Céu de branco estourado
Figura 5: Animais mortos em decomposição
Figura 6: Animais mortos em decomposição
Figura 7: Manuel pensativo, usando chapéu e gibão de couro
Figuras 8 a 10: Vaqueiro em sua indumentária
Figura 11: Sequência da aparição do Sebastião: plano aberto da paisagem
Figura 12: Sequência da aparição do Sebastião: animal pútrido
Figura 13: Sequência da aparição do Sebastião: Manuel andando a cavalo 
na paisagem da caatinga
Figura 14: Sequência da aparição do Sebastião: Sebastião em procissão 
cercado de fiéis
Figura 15: Rosa anestesiada moendo a farinha no pilão em movimentos ritma-
dos. Sua indumentária de roupas longas e véu, que protegem seu corpo.
Figura 16: Véu de Rosa amarrado de forma a protegê-la
Figura 17: Indumentária de Rosa: roupas que cobrem o corpo como forma de 
proteção
Figura 18: Rosa chegando em Monte Santo. O véu é amarrado de forma 
diferente das beatas, pois é usado como forma de proteção
Figura 19: Véu amarrado de forma mais próxima à das beatas, que tem como 
função religiosa. Nega a religiosidade de Sebastião, por isso, posiciona-se 
de forma a olhar para o lado oposto ao que ele observa.
Figuras 20: Plano fechado em Coronel Moraes, mostrando sua indumentária, 
assim como seu chapéu.

Lista de Figuras Figuras 21: Vaqueiros na feira, vestem chapéu de couro, roupas largas e gas-
tas.
Figuras 22: Autoridade do Coronel Moraes em relação à Manuel e o gado.
Figuras 23: Sebastião pregando aos fiéis, sua figura se destaca no fundo 
branco
Figura 24: Sebastião de braços abertos falando ao povo em posição divina
Figura 25-28: Antônio das Mortes em perseguição aos cangaceiros. Não se 
abaixa, recua ou se esconde.
Figura 26: Indumentária do cangaceiro
Figura 27: Plano fechado na indumentária do cangaceiro
Figura 28: Indumentária do cangaceiro e seu bando
Figura 29: Fotografia da volante de Zé Rufino, o primeiro a esquerda.
      Fonte: https://tokdehistoria.files.wordpress.com/2012/01/zc3a9-rufino.jpg
Figura 30: Cangaceiro Corisco em sua indumentária característica, seguran-
do o rifle e o punhal
Figura 31: Indumentária dos cangaceiros
Figura 32: Indumentária dos cangaceiros
Figura 33: Indumentária dos cangaceiros
Figura 34: Dadá em sua resignação pela vida que leva junto de Corisco no 
Sertão
Figura 35: Rosa e Dadá em momento de conexão feminina
Figura 36: Cego Julio
Figura 37: Sacola de juta, roupas rasgadas e viola a tira colo que constroem 
a indumentária do cordelista.
Figura 38: Manuel montado em seu cavalo, tem sua imagem destacada pelo 
céu branco
Figura 39: Manuel andando pelo sertão em seu cavalo, contempla o grupo 
de Sebastião
Figuras 40 a 47: Sequência de cenas do cotidiano do casal Rosa e Manuel 
produzindo farinha, por meio de um moinho de farinha



10

Figura 48: Cena em que Manuel vai à feira, rodeado por outros vaqueiros, 
ao fundo a paisagem natural e construída
Figura 49: Manuel passando em frente à loja de tecidos
Figura 50: Vaqueiros amontoados e cercados como o gado
Figura 51: Perspectiva criada pela cerca, reforçando a hierarquia entre Ma-
nuel e o Coronel
Figura 52: Encontro de Manuel com o Coronel Moraes
Figura 53: Coronel prepara-se para chicotear Manuel, no plano de fundo o 
gado ocupa boa parte do enquadramento 
Figura 54: Coronel utiliza o chicote para castigar Manuel
Figura 55: Manuel utiliza o facão para matar o Coronel
Figuras 56 a 59: Sequência de imagens da perseguição dos jagunços a Ma-
nuel, seguido do embate físico e morte da mão do vaqueiro
Figura 60: Cruz feita de galhos sobre o sepulcro da mãe do vaqueiro
Figura 61: Cruz feita de galhos utilizada pelo Beato Sebastião
Figura 62 a 67: Plano sequência que apresenta Monte Santo até chegar na 
cruz de Sebastião e por fim no próprio Beato
Figura 68: Sebastião em meio aos diversos símbolos religiosos e estandartes
Figura 69 a 72: Câmera passeando em plano-sequência pela pregação de 
Sebastião
Figura 73: Manuel quebra a passividade dos fiéis
Figura 74: Ataques à prostitutas e padres por parte do Beato e seus fiéis
Figura 75: Câmera focando na cruz de Sebastião
Figura 76: Cruz de Sebastião interrompida pelo enquadramento
Figura 77: Sebastião guia os fiéis como um rebanho de ovelhas 
Figura 78: Estandarte com a pintura de um cordeiro, símbolo do sacrifício
Figura 79: Fiéis com símbolos religiosos no pescoço, caminhando ajoelhados 
como sacrifício
Figuras 80-81: Manuel torna-se uma espécie de jagunço do Beato
Figura 82-83: Símbolo religioso e de violência juntos no enquadramento

Figura 85: Beata com uma pedra na cabeça como forma de sacrifício
Figura 86-87: Manuel com aparência já cansada, resultado das penitências 
constantes
Figura 88-89: Manuel carregando uma pedra na cabeça como forma de 
sacrifício
Figura 90: Joelhos em atrito com o solo durante a subida de Monte Santo 
como forma de sacrifício
Figura 91: A cruz do beato assemelha-se a uma foice
Figura 92: Plano aberto de Monte Santo mostrando o caminho que Manuel 
percorrerá com a pedra na cabeça
Figura 93: Rosa observando os fiéis dentro da capela
Figura 94: Rosa em primeiro plano e em segundo plano o rebanho de 
ovelhas, comparado com os fiéis que ela observa
Figuras 95 e 96: Homem carregando um estandarte descendo o caminho de 
pedras em nossa direção
Figuras 97 a 100: Sequência de imagens de Rosa tentando tirar Manuel de sua 
histeria, mas sendo vencida por Sebastião 
Figuras 101-102: Antônio das Mortes em conversa com representantes da igreja 
e autoridades, sendo contratado para matar Sebastião. A cruz na parede 
sela o contrato entre Antônio das Mortes, Coronéis e Igreja
Figura 103: Cruz e arma encaram-se, símbolo religioso e símbolo da violência 
juntos
Figura 104: O posicionamento dos dois corpos força a perspectiva e a arma 
os separa
Figura 105: Manuel estirado ao chão, cansado depois de subir o Monte San-
to ajoelhado carregando a pedra na cabeça  
Figura 106: A cruz de Sebastião, com a cruz na parede do fundo da capela e 
as sombras projetadas nas paredes laterais, formam uma quinta cruz
Figuras 107 a 109: Manuel em meio a agitação dos fiéis, torna-se parte da 
histeria, quando vai em busca de Rosa para leva-la ao Beato



11

Figura 110: Sebastião segurando o punhal que será protagonista da próxima 
ação
Figura 111: Manuel segurando a criança sacrificada pelo Beato
Figura 112: Com o punhal sujo de sangue faz uma cruz na testa deRosa
Figura 113: Sebastião cobre a imagem de Jesus com o tecido sujo do sange 
da criança
Figura 114: Rosa assumindo o objeto da ação para matar Sebastião
Figura 115: Rosa foge da capela após a morte do Beato
Figuras 116 e 117: Histeria dos fiéis descendo o Monte Santo em fuga, causada 
por Antônio das Mortes atirando no grupo
Figuras 118 e 119: Fiéis caídos mortos após o massacre
Figura 120: Antônio das Mortes aparece multiplicado pela estenografia
Figura 121: Antônio das Mortes atirando nos fiéis e novamente a cruz aparece 
perto do personagem
Figura 122: Cruz formada pela união do rifle de Antônio das Mortes e o 
punhal de Rosa
Figura 123: Antônio das Mortes saindo da capela e os tocos das velas no 
chão
Figura 124: Antônio das Mortes anda ao encontro do cego Júlio ao som 
do cordel “matador de cangaceiro” 
Figura 125: Rosa e Manuel fugindo após o massacre dos fiéis e morte do 
Beato
Figura 126: Indumentária de Corisco

Figura 127:  Interpretação teatral de Corisco ao ser introduzido na narrativa
Figuras 128 e 129: Expressões da indumentária dos cangaceiros
Figura 130: Batismo de Manuel como “Satanás” 
Figuras 131 e 132: Manuel admirando a cruz, símbolo religioso
Figura 133: Manuel praticando ato violento contra o noivo
Figura 134: Dadá coloca o véu em Rosa, enquanto Manuel continua admi-
rando a cruz

Figuras 135 e 136: Cenário com poucos móveis e objetos, apenas aquilo que é 
necessário para a ação
Figura 137: Rosa pega o botão de xique-xique
Figura 138: Rosa vai em direção a Dadá. A construção da mise-em-scène cria 
a ilusão de que Rosa vai ao encontro de Manuel
Figura 139: Rosa entrega a flor para Dadá e recebe em troca o lenço da 
cangaceira
Figura 140: Rosa beija Dadá
Figuras 141 e 142: Rosa utiliza a cartucheira para bater em Manuel
Figuras 133 e 144: Corisco intercede e questiona Manuel sobre seus planos. 
Confronta Manuel, tentando despertá-lo da religião para que utilize a vio-
lência como caminho para mudar seu destino
Figuras 145 e 146: Antônio das Mortes caminhando por Canudos
Figura 147: Encontro de Antônio das Mortes com o cego Júlio, sentados em um 
coreto, o Cego Júlio carrega sua viola
Figuras 148 a 153: Plano sequência dando enfoque na arma de Antônio das 
Mortes, como uma extensão do corpo do jagunço
Figura 154: Contra plano com Cego Júlio e Antônio das Mortes observando a 
paisagem de Canudos, tendo a tela dividida pelos pilares do coreto
Figura 155: Alça da bolsa de Manuel comparada à cartucheira dos canga-
ceiros
Figura 156: Chapéu pendurado no pescoço de Manuel ao invés de estar na 
cabeça, indicando distanciamento do cangaço pelo personagem
Figura 157: As medalhas penduradas no chapéu do cangaceiro localizadas 
também na camisa de Manuel, que aberta, indica estar se despindo do 
cangaço
Figura 158: Cangaceiro amolando uma faca, pois para Corisco, homem 
nessa terra tem que pegar em armas
Figura 159: Corisco sujo de sangue, pois escolhe a violência como meio de 
mudar de destino
Figuras 160 a 162: União de Corisco e Rosa e sua movimentação girando na 
tela 



12

Figura 163: Corisco e Rosa deitados ao fundo, no chão da caatinga, equan-
to um bezerro e sua mãe passando na tela mais a frente 
Figura 164: Corisco entrega toda sua riqueza aos cangaceiros de seu bando 
quando toma consciência de que seu fim está próximo
Figura 165: Manuel deixa para Rosa a responsabilidade de decidir o que 
ela deseja fazer. No plano de fundo está Corisco, pois há a expectativa 
de que ela escolha ficar ao lado dele
Figura 166: Rosa escolhe ficar junto de Manuel, então a imagem de Corisco 
esconde-se atrás de Manuel
Figura 167: Corisco se despede da vida terrena, tendo seu punhal em mãos
Figuras 168 a 173: Sequência de imagens de Antônio das Mortes observando 
Corisco, Dadá, Rosa e Manuel
Figuras 174 e 175: Corisco, Dadá, Rosa e Manuel confundem-se com a paisa-
gem, enquanto fogem do matador de cangaceiro
Figuras 176 a 178: Sequência de imagens de Dadá ao ser atingida por Antônio 
das Mortes
Figura 179: Antônio das Mortes está frente a frente com Corisco
Figuras 180 a 185: Corisco dá saltos teatrais como fagulhas numa sequência de 
cortes rápidos
Figuras 186 a 188: A cruz, formada pelo corpo de Corisco, o punhal e o rifle 
estão novamente no mesmo plano
Figura 189: Os três elementos caem ao chão
Figura 190: Antônio das Mortes utiliza o facão para matar Corisco
Figuras 191 e 192: Rosa e Manuel correndo na paisagem após a morte de 
Corisco
Figura 193: Imagens do mar

* Todos os fotogramas do filme inseridos neste caderno foram 
produzidos pela autora, tendo como base o filme disponível 
em: < https://youtu.be/RyTnX_yl1bw>, incluindo imagens de 
capa, folha de rosto e contracapa.



13

sum á r ios u m á r i o



14

02. Introdução 

05. Lá nos confins do sertão

06. Personagens

07. Cenas

I. Manuel vaqueiro
II. A morte do coronel
III. Torna-se Manuel-beato
IV. A via sacra de Manuel se inicia
V. A ambiguidade do santo
VI. A via sacra de Manuel
VII. A via sacra para Rosa
VIII. Antônio das Mortes é contratado
IX. Rosa matou a fé de Manuel
X. O massacre da massa
XI. Manuel adere ao cangaço
XII. Cangaceiros em ação
XIII. Confrontos no cangaço
XIV. Antônio das Mortes em Canudos
XV. O fim se aproxima
XVI. Filho do Cangaço
XVII. Adeus Cangaço
XVIII. Nem de Deus, nem do diabo

pg. 53  
pg. 55
pg. 59
pg. 60
pg. 63

pg.  66
pg. 68
pg. 70
pg. 71
pg. 73
pg.  75
pg. 77
pg. 79
pg. 81
pg. 84
pg. 85
pg. 86
pg. 91

Manuel
Rosa
Coronel Moraes
Sebastião
Antônio das Mortes
Corisco
Dadá
Cego Júlio

pg. 37 
pg. 40
pg. 43
pg. 44
pg. 45
pg. 47
pg. 49
pg. 50

pg. 18

pg. 30

pg. 5101. Em dia de São João pg. 15

03. Metodologia pg. 21

04. Cinema Novo/Glauber Rocha pg. 26

08. Considerações finais pg. 93

Referências pg. 96

pg. 36



15

0101

em di a  de  s ã o j o ã oe m  d i a  d e  s ã o  j o ã o



16

Este trabalho mudou seu caminho inúmeras vezes, diversos obstá-
culos me levaram a parar, voltar, trocar o enfoque, os objetos de 
estudo, as abordagens. Até que encontrei meu objeto de estudo e 
me dei conta de que precisava ser ele, Deus e o diabo na Terra do 
Sol. Pretendia estudar um filme que fosse importante para a história 
do cinema brasileiro e encontrei um que se conectava, de alguma 
forma, com a história da minha própria família, e isso me motivou a 
seguir com ele. 
 
Talvez minha família não tenha passado pelas mesmas situações 
que Manuel, Rosa e os outros camponeses, mas a busca por uma 
vida melhor também os levou a uma longa caminhada. Saíram do 
Nordeste, mais precisamente de Baraúna, Rio Grande do Norte, 
para São Paulo, como muitos já fizeram em busca de trabalho. Aqui 
fizeram raízes, encontraram trabalho e construíram sua vida. Meu 
objetivo não é endeusar esse êxodo diário como único caminho, sair 
do Nordeste, mas deixar registrado uma história que eu mesma não 
conhecia, até ouvir o relato da Lila, minha madrinha, que é quem 
narra a história a seguir. 

Deixo aqui meu agradecimento e reconhecimento à uma família que 
tanto me apoiou, que reconhece a importância da educação e que é 
exemplo de resiliência e união.

“Eu menina achava tudo muito divertido, tudo muito gostoso.
Nós viemos para cá em 1953. Até hoje viver no Nordeste não é mui-
to fácil, mas as coisas melhoraram muito, perto do que a gente vivia.
Meus avós tinham terras, inicialmente viviam muito bem, tinham pro-
priedade grande. Mas decidiram vender para mudar de lugar, 
porque o lugar não estava bem, não estava produzindo o que pre-
cisava para subsistência de uma família grande. Aí vendiam aquela 
propriedade, já não compravam uma do mesmo tamanho, compra-
vam uma propriedade menor. Viviam da agricultura de subsistência, 
agricultura familiar, e as sobras eram vendidas para comprar coisas, 
como roupas, remédios, enfim. À medida que essa propriedade vai 
ficando pequena, cada vez se produz menos, com mais dificuldade. 

Aí o último lugar que a gente viveu foi numa cidadezinha no Rio 
Grande do Norte chamada Baraúna, que é limite com o Ceará, era 
uma rua na época, no final dela tinha uma porteira, que depois dela 
era Ceará. Na época pertencia à Mossoró, não era independente, 
não era um município, era um bairro perto de Moçoró. 
Ficou numa situação bem difícil, família grande, ninguém tinha traba-
lho, vai trabalhar do que? Só o avô que tinha um sítio onde plantava 
milho, mandioca para sobreviver.
Era muito comum naquela época, os mais velhos da família virem 
para São Paulo, se estabeleciam na cidade, normalmente vinha só 
o marido, a esposa e os filhos ficavam em casa, ele vinha e arruma-
va um emprego, que naquela época era muito fácil de conseguir, 
principalmente aqui em Osasco, tinha uma média de 200 empresas 
aqui. Quando a família chegou, logo arrumaram emprego, apesar 
de ninguém ser especializado, ninguém tinha instrução.



17

Meu tio Dito veio em 1950 com a mulher e uma filha pequena, Nei-
de, vieram de trem, diz que o trem era uma loucura, gente tarada, 
aquela sacaiada (sic), pessoal naquela pobreza extrema, dias para 
chegar aqui. Foi trabalhar no frigorífico Wilson e as pessoas do bair-
ro, quase todo mundo trabalhava nesse frigorífico.  Em 1952 vieram 
tio Chiquinho e seu avó (Zé Paiva) para cá. Tio Chiquinho era menor 
na época, 16 anos, naquela época menor podia trabalhar e foi tra-
balhar no frigorífico. Tio Dito já tinha saído de lá, ele sabia costurar, 
começou a fazer calças para vender e conseguiu uma boa clientela.

Tio Zé foi buscar a gente. Vendeu o que tinha, uma casinha muito sim-
ples, de chão de terra batida, e viemos para cá de ônibus. Aqueles 
ônibus clandestinos, vinha-se muito de pau de arara, tanto que muito 
nordestino é chamado de pau de arara, pois a maioria dos retiran-
tes vinha de pau de arara. Nós viemos de ônibus, um bem poeirinha 
(sic), ele tinha um estofado de uma grossura de dois dedos, duro, 
foram 15 dias de viagem. Nesses 15 dias a gente parava todo dia, 
rodava e a noite íamos para umas pensões, tinha muita pensão nes-
sa época, nas estradas, justamente para atender esse pessoal que 
vinha, era quase que um êxodo nordestino. Era uma dessas pensões 
que não tinha energia, tudo muito capenga, no dia seguinte você 
tomava um cafézinho com uma bolacha e entrava no ônibus e mais 
um dia de viagem, parava só para comer. E foram 15 dias para 
chegar até aqui.

O ônibus parou ali nas proximidades da estação Júlio Prestes e a 
gente veio de trem para cá na casa do tio Dito, que já estava aqui. 8 
pessoas vieram para cá: meu vô Francisco de Paiva, minha vó Maria 
Alves, minha tia Rita, minha tia Nene, eu a Caita.

E nós viemos para essa rua que agora chama Ana Zozi Toni, na 
época era Nicolau Vergueiro, na casa do tio Dito e em pouco tempo 
a família toda estava trabalhando, porque tinha muito trabalho e não 
precisava ser especializado em nada. Um indicava o outro. Tinham 
placas enormes cheias de vagas na porta das fábricas. 

Meus pais ficaram lá, eu vim com meus avós. 

Vinha muita gente de lá com umas cartas. Lá eles escreviam uma 
carta para recebermos um conhecido dos parentes e eles ficavam 
em casa. Achavam que São Paulo era um verdadeiro caminho do 
paraíso, de que quem vem para São Paulo está bem de vida. 
Nesses anos 50 vinha muito nordestino, um verdadeiro êxodo, por 
isso mesmo, dificuldade de sobrevivência lá e a ideia de aqui ser 
um lugar de esperança, de ter um emprego, uma vida melhor. E se 
formos ver, bem ou mal, todo mundo se deu bem, ninguém ficou rico 
aqui, mas todo mundo vive com dignidade.”

A data de chegada é relembrada todos os anos com muito carinho, 
respeito e quentão. Não havia data melhor e mais significativa para 
uma família nordestina chegar no novo endereço de morada. 

Chegaram em São Paulo em dia de São João.



18

0202

intr o du ç ã oi n t r o d u ç ã o



19

Quando entrei na universidade, já nutria grande interesse por es-
paços cênicos e, por isso, sabia que meu destino seria a cenografia. 
Porém, no início do curso da FAU, meu olhar esteve mais voltado 
para o teatro. Em 2019 tive o privilégio de ir para intercâmbio na 
cidade de Nantes (França) e estudar na École Nationale Superièure 
d’Architecture de Nantes, na qual cursei a disciplina Architecture en 
représentation, cuja proposta era produzir um curta-metragem, do 
início ao fim. A experiência instigou em mim um interesse pela cinema-
tografia e, mais ainda, pela direção de arte. Ao retornar ao Brasil, 
em meio a pandemia, comecei a estudar mais sobre a área e decidi 
levá-lo para meu trabalho final de graduação.

Desde o início era claro que eu desejava tratar sobre o cinema 
brasileiro que, para mim, é extremamente potente, apesar de não 
receber o reconhecimento que merece, ainda que, ultimamente, 
possamos testemunhar uma evolução neste sentido. Mesmo tendo 
pouco conhecimento fílmico e nenhuma experiência na área, sabia 
reconhecer que havia ali muita produção de valor e profundidade. 
Desejando reconhecer este cinema caracteristicamente brasileiro 
e, após alguns estudos sobre sua história, entendi que o ciclo do 
Cinema Novo, e sua busca pela construção de um caráter e iden-
tidade do cinema nacional, seria meu ponto de partida. Logo, não 
é possível falar de Cinema Novo sem mencionar e abordar a obra 
de Glauber Rocha, um dos principais representantes deste ciclo e 
construtores desse cinema. “Uma ideia na cabeça e uma câmera na 
mão” foi seu lema, e com ele desenvolveu filmes que marcaram e 
marcam até hoje o cinema nacional.

Assim que comecei o TFG me deparei em minhas pesquisas com o 

filme Deus e o diabo na terra do sol; embora não soubesse 
o motivo, ele me cativou e não saía do meu radar. Quando 
minha orientadora, Myrna, me aconselhou a escolher um filme 
como objeto de estudo, fechamos na obra de Glauber Rocha. 
Foi quando me dei conta de que a minha conexão com o longa 
tinha raízes na minha história familiar paterna, vinda do Nor-
deste na década de 50 para reconstruir a vida em São Paulo, 
pois não era mais possível manter-se por lá. Aqui construíram 
suas vidas e se estruturaram, e a história da chegada na me-
trópole é sempre lembrada como um marco muito importante 
na família. Por isso, concluí que este filme seria meu objeto de 
estudo, tinha de ser, como uma forma singela de homenage-
ar aos que deixaram e deixam suas terras, em especial minha 
própria família, que além de tudo, sempre apoiou e incentivou 
minha educação.

O trabalho é uma leitura pessoal e sensível dos signos encon-
trados no filme de Glauber Rocha, captando no invisível, no 
que se deixa perceber por um observador que se dispõe a 
analisar imagens além do que é dado, do que está explícito; 
sentidos que potencializam a narrativa e a linguagem cine-
matográfica do cineasta. Para isso, me apoiei na semiótica, no 
estudo da lógica da linguagem, principalmente no livro de Lu-
crécia Ferrara, Leitura sem palavras (2006), como base teórica 
para realizar uma leitura da linguagem não verbal do filme.

O processo de leitura da obra se deu pelo mergulho nas ca-



20

madas de sentidos. O olhar atento que revisitava a mesma cena 
encontrava signos cada vez mais profundos e expressivos; represen-
tações desvendadas a cada nova interrogação elaborada. Assisti 
ao filme pela primeira vez, antes de ler qualquer coisa sobre ele, 
para ter uma primeira experiência sem qualquer interferência exter-
na, apenas através do meu olhar e da minha sensibilidade, e, certa-
mente, através do meu repertório “básico”, isento de conhecimentos 
específicos, captando como o filme me impactava sem qualquer in-
fluência.
Anotações eram feitas ao mesmo tempo que a obra corria e analo-
gias e conclusões eram tiradas a cada frame. As ideias e indagações 
mudavam conforme a história se desenrolava e personagens e pai-
sagem evoluíam. Ao final, percebi que muito do que havia suposto no 
início, não fazia mais sentido para mim.

Dei-me conta de que Deus e o diabo na Terra do Sol não é uma 
obra para ser “lida” uma única vez, pois é uma história lendária, 
complexa e profunda, que não pode ser lida no raso,  mas exige 
mergulho, imersão.  Então, me debrucei sobre alguns autores e críti-
cos para ter contato com outros olhares e experiências com o filme. 
Tentei também compreender a temática, as críticas e os objetivos 
da obra e qual mensagem, ou melhor, quais intenções Glauber de-
sejava construir na tela para, assim, somar às minhas vivências e 
percepções, e tirar minhas próprias conclusões.

Em uma segunda leitura da obra, já com uma compreensão maior 
do todo, da evolução dos personagens e das ideias do autor, pude 
identificar novos signos não reconhecidos na primeira vez e, a cada 
novo mergulho, novas camadas de sentido foram trazidas à luz. Re-

peti o processo inúmeras vezes, a cada uma tentando encontrar 
sentido em outros lugares, buscando entrelaçá-los para romper no-
vas camadas do invisível. Por vezes foquei em uma mesma cena até 
esgotá-la, pulei outras, fui para o fim, voltei para o início, repeti a 
sequência dos rodopios de Corisco, o mesmo discurso de Sebastião, 
a mesma canção do cordelista. Descobri novas formas de assistir e 
decupar o filme e as imagens em profusão na tela e na minha mente 
se assemelhavam à própria montagem de Glauber.

O que se apresenta neste TFG é uma possibilidade de leitura; uma 
aventura de uma arquiteta que se descobre na direção de arte, cam-
po no qual tenho atuado nos últimos meses como assistente e como 
parceira de profissionais do ramo. 

Acredito que outros colegas possam inspirar-se neste trabalho, tanto 
como convite para futuros trabalhos do gênero, como também em 
uma espécie de sinal e incentivo, para quem vislumbra,  nos caminhos 
da formação em arquitetura, outros horizontes.



21

0303

m eto d o lo gi am e t o d o l o g i a



22

A opção por eleger uma interpretação semiótica do objeto de estu-
do selecionado, entende que buscar desvendar e compreender a 
“lógica da linguagem” explorada de forma inédita e vigorosa, nes-
te caso peculiar da produção cinematográfica brasileira, seria uma 
possibilidade adequada para um Trabalho Final de Graduação. 
Partiu-se, portanto, da observação, análise e interpretação de um 
fenômeno de comunicação não verbal, no caso a obra fílmica cine-
matográfica do Glauber Rocha, Deus e o diabo na Terra do Sol, na 
qual o autor procura desenvolver uma linguagem própria, autêntica, 
cuja constituição se faz através de uma nova estratégia de produção 
fílmica proposta por este ciclo do cinema brasileiro.

A obra fílmica é um texto não verbal, que, principalmente neste 
caso, tem um alto grau de subjetividade, valendo-se do emprego 
de simbolismos e metáforas, e da evolução de uma narrativa que, 
diferente do que se estava habituado naquele momento em que o 
filme ocorre, não é linear. O tempo, em “Deus e o Diabo” corre com 
uma lógica paralela, talvez propositalmente para indicar o trânsito 
entre esses dois “extremos” antagônicos e simbólicos: deus e o diabo, 
céu e inferno, mundo espiritual e mundo terreno. Não sabemos, no 
desenrolar do filme, se passaram-se dias, semanas ou meses. Há mo-
mentos de longo silêncio, que não traduzem tranquilidade, outros de 
tensão e fúria que explodem na tela. Os paradoxos são ampliados, 
o paralelismo entre os dois polos e suas divergências, estabelecem 
o movimento em “gangorra”, que entretém e seduz o espectador.

Isso tudo justifica a minha abordagem para decupar o filme como se 
estivesse dando prioridade para alguns símbolos percebidos com 
mais ênfase do que outros. Dar prioridade é uma das estratégias da 

construção da lógica de uma linguagem, hierarquizar aquilo que é 
mais impactante ou mais evidente, para buscar produzir e gerar sig-
nificados e, eventualmente, deixar outros em segundo plano. Uma 
espécie de trânsito sobre hipóteses que se afirmam e reafirmam, e 
hipóteses frágeis que são descartadas no processo de produção de 
ideias, como propõem a falibilidade peirceana.

A obra em questão possui uma série de recursos da construção da 
imagem e dos sentidos que fugiu da fórmula padrão e que a fez ser 
reconhecida como tal. Há uma questão de novos enquadramentos, 
de uma leitura da imagem que não é convencional, não é clara, e se 
dá, propositalmente, fragmentada. O autor constrói com elementos 
tão evidentes e reais, mas que são, também, simbólicos, metafóricos 
e lendários.

Glauber coloca a paisagem em protagonismo, seja através do foco 
em uma carcaça de animal que entra em cena logo nos primeiros mi-
nutos rodados, o chão de pedras que sobe o Monte Santo e sai do 
quadro sem entregar pistas do seu fim ou a vegetação resistente que 
nasce e cresce na terra seca. Mas também dá ênfase aos elementos 
que compõem o corpo do personagem e os objetos que fazem parte 
da ação (props), colocando-os como motores da narrativa.

Esse campo de pensamento e reflexão se constitui como um tipo de 
senha para assistir ao filme, pois nos coloca aos poucos como um 
indivíduo com autonomia para também construir o significado, a par-
tir desta senha que é a do estranhamento. Assim, ao se dispor a 
este “estranhamento” como uma experiência, uma espécie de modo 
especial de conhecer a obra, não é linear e explícita, mas que se 
constitui através de alegorias, o próprio espectador se deixa sur-



23

preender pela sua capacidade de imaginar e produzir ideias, inferir 
interpretações, com liberdade e autonomia, exercitadas graças ao 
“convite” apresentado pelo cineasta. O Cinema Novo é novo, não só 
nas suas intenções, e modo de trabalhar a linguagem cinematográfi-
ca, mas porque também forma um novo espectador.

O objetivo deste trabalho é caminhar pela espacialidade do objeto 
de estudo. Aqui compreendemos a “espacialidade”, conceito de-
senvolvido por Lucrécia Ferrara em Espaços Comunicantes (2007), 
como a união de duas bases: a visualidade, como sendo a maneira 
como os fenômenos são reconhecidos visualmente e a comunicabili-
dade, ou seja, a conexão entre corpos, espaços e a representação 
destes, de modo a nos comunicar algo.

Assim, a espacialidade nos auxilia na observação do cotidiano, no 
modo como os espaços se comunicam e os possíveis diálogos resul-
tantes, já que, não se restringindo ao campo visual, a espacialida-
de expande-se às texturas, luz e sombra, temperatura do espaço, 
movimento dos corpos e ao cotidiano no espaço. A relação corpo 
e espaço, no caso da obra cinematográfica, aparecerá não só na 
camada do visível, mas na camada entre corpo e espaço, que vai 
se estabelecer conforme os recursos da direção vão dialogando com 
a direção de arte.

Como se trata de uma interpretação de um objeto de estudo audio-
visual, escolhemos a análise dos elementos sígnicos que aparecem 
ao longo desse produto comunicacional.
Ampara-se na semiótica Peirciana, tendo em vista que se entende 
todo o produto comunicacional como fenômeno diante do qual o 
realizador/estudioso se coloca procurando produzir significados e 

e sentidos a partir do observado. Neste caso, feito de uma forma 
totalmente empírica, embora subsidiada pela bibliografia específica, 
coloquei-me numa posição semelhante a um “grau zero”, um ponto 
inicial isento, assistindo inúmeras vezes de maneira a identificar os 
signos e relacionando-os em sequência, buscando estabelecer co-
nexões de uma forma completamente experimental.

Essa experimentação, de identificação dos signos, nós denominamos 
aqui como a identificação das materialidades que compõem as es-
pacialidades construídas por esse autor, então essa construção de 
uma espacialidade por parte dele, se constitui como estímulo e signo 
para o olhar, o pensamento e a interpretação de quem assiste o 
filme. Vale sempre observar que é o espectador que se sensibiliza 
pelo estímulo, e esta ocorrência nem sempre é previsível ou se dá de 
forma obrigatória, muito pelo contrário. É graças ao repertório do 
espectador que tal signo percebido adquire este ou outro significado. 

Em nenhum momento procuramos categorizar os signos, pois não 
fazia sentido, para este trabalho, a interpretação de categorias, mas 
interessava que fossem percebidos os elementos desse fenômeno e 
produzidas associações, para a produção das representações, ge-
neralizações, deduções do observado.

Lucrécia Ferrara (2007) destaca os dois tipos de associações traba-
lhados pelo estudo da lógica da linguagem  peirceana : por conti-
guidade, que são marcadas pelo que é habitual, ou seja, o chapéu 
do cangaceiro, a arma, o bordel, o chapéu do vaqueiro, que são 
elementos conhecidos na construção de um determinado tipo tradi-
cional de sujeito da cena; e por similaridade, ou seja, aquelas que 



24

não são previstas e aparecem como um recurso inovador e que pro-
vocam e convidam o receptor a identificar relações entre elementos 
aparentemente desconexos, e compreendê-las. Como exemplo, a 
maneira como Rosa amarra seu véu ou se despe dele, que indicará 
uma mudança de status da personagem no filme, ou ainda, o facão, 
instrumento de trabalho do camponês que é explorado pelas auto-
ridades, utilizado por Manuel para matar o Coronel, e que assume 
um papel de instrumento para “romper” a narrativa e estabelecer 
um “divisor de águas” no perfil do personagem principal.

Assim, constato que a novidade do filme esteja nas inúmeras relações 
de similaridade que Glauber cria, usando imagens muito fortes e cru-
as, convidando quem está assistindo e percebendo a estranha cone-
xão entre eles, e a produzir ideias possíveis, interpretações inusitadas.

Dentro dessa visão de interpretação semiótica, o Cinema Novo vai 
nos propor um campo de relações contíguas para construir esse ser-
tão tão característico, tão pouco conhecido e tão emblemático e sig-
nificativo na cultura brasileira. Apesar de escancarar a realidade de 
um espaço, Glauber não propõe uma obra realista, de personagens 
realistas. O filme é uma crítica, o que é realista é a posição do autor 
em relação ao assunto. A relação similar é a linguagem explorada de 
forma experimental pelo Glauber para dizer coisas que ele pensa 
sobre esse embate, sobre esses paradoxos que tem cunho político, 
cunho social, humanitário, tudo revestido de efeitos de linguagem.

Minha forma de lidar com o filme é de tentar, no século XXI, olhar 
para uma obra da década de 60 com um olhar ainda motivado 
pelo estranhamento. Não fazendo um “teletransporte”, um transpor-
te ingênuo, colocando-me como uma espectadora dos anos 60, mas 

procurando posicionar meu olhar interpretativo e crítico para enten-
der o impacto daquele novo enquadramento, novo tema ou nova 
abordagem, tendo em vista o que se fazia até então.

Esse novo modo de explorar o recurso cinematográfico, para dizer 
coisas que não são habituais, constrói essa nova linguagem do ci-
nema brasileiro. Deus e o diabo na Terra do Sol é um marco na 
história do cinema brasileiro, fazendo parte de um ciclo que parte 
de uma perspectiva inaugural, anunciada como um manifesto, o que 
significa que o fazer cinematográfico caminhava num sentido e de 
repente apareceu um outro sentido que ninguém pensava. Sentido 
aqui entendido como uma nova direção, e a arte é um ingrediente 
novo para essa direção do novo sentido. Mas, também entendido 
como um sentido do futuro do cinema, de novas possibilidades de 
trabalho e de intervenção de outros profissionais no fazer do filme, 
com mais atenção ao corpo, ao espaço e à relação entre eles. Não 
é um cinema que se dá a ver passivamente, mas é um cinema que 
explora a intriga, a dúvida e o estranhamento como um recurso para 
ampliar os significados que ele quer produzir.

Não é um filme para se assistir uma vez só, pois como denomina 
Marshall McLuhan (MCLUHAN, 1969, p.38), é este um meio de co-
municação frio, já que não é saturado de informações, pelo contrá-
rio, ele deixa espaço para que o receptor construa a informação. 
Assim como a arquitetura que não é dada como uma experiência 
única e fechada, cada vez que você vai ao espaço, ela se processa 
de uma outra forma, de tal modo que a experiência não se propõe 
a esgotar-se uma única vez, mas, ao menos acredito que deveria ser, 
uma experiência de continuidade, sempre surpreendente.



25

A abdução consiste na capacidade de criar hipóteses explicati-
vas ou explanatórias de fenômenos observados na experiência 
ou na natureza; são hipóteses possíveis, mas não necessárias 
e sujeitas a confirmação ou teste a partir da experimentação 
indutiva e sustentação teórico-dedutiva, ou seja, são hipóteses 
que sugerem ideias novas, que devem ser elaboradas abstrata 
ou teoricamente pela dedução e verificadas pela indução; a 
abdução “simplesmente sugere que alguma coisa pode ser”. 
(FERRARA, 2006, p.66)

Sendo assim, com a proposta de compreender quais recursos de 
linguagem são utilizados na construção do filme, e considerando o 
corpo como um fator que atua no ambiente e este como um fator 
que atua no corpo e no ser, me propus a assisti-lo exaustivamente de 
modo a captar e destrinchar todos os elementos que eu percebi. De 
uma forma bastante experimental, tive como estratégias de estudo 
a observação do objeto e os processos de abdução, definido por 
Lucrécia Ferrara como:



26

0404

cinem a n ovo/glaub er  r o ch ac i n e m a  n o v o / g l a u b e r  r o c h a



27

As muitas transformações que ocorriam no cenário internacional – 
aproximação do governo N. Kruschev das potências ocidentais, na 
tentativa de aliviar as tensões existentes desde a Segunda Guerra 
Mundial; a descolonização afro-asiática e a emergência do Terceiro 
Mundo; a Revolução Cubana, peronismo e varguismo na América 
Latina, além da presença norte-americana na Indochina que culminou 
na Guerra do Vietnã – formaram uma cultura da rebeldia, princi-
palmente entre a juventude, acarretando nas experiências radicais 
de extrema-esquerda. Dentro deste cenário, os movimentos culturais 
assumiram o seu lugar com suas propostas de vanguarda.

No cinema, o Neorrealismo Italiano se desenvolveu na sociedade 
italiana que recém saía da Segunda Guerra Mundial e da experi-
ência com o fascismo. A proposta estética e política teve grande influ-
ência nas produções nacionais, reverberando bastante na América 
Latina, inclusive no Brasil com o Cinema Novo, a exemplo o cinema 
de Alex Viany e Nelson Pereira dos Santos. Houve também a Nou-
velle Vague francesa que, no início dos anos 60, influenciou os jovens 
cineastas e consagrava o cinema de autor, principalmente através 
da revista francesa Cahiers du Cinéma, que criou um espaço aberto 
à novas propostas cinematográficas que rompiam com as hollywoo-
dianas. Ambas, foram importantes na construção do Cinema Novo.

O contexto de transformações internas também contribuiu para o 
ambiente cultural no final dos anos 50 e início dos 60. Com o pro-
cesso de modernização do governo JK e a indústria cultural em ex-
pansão, o resultado foi a produção de novas ideias e propostas na 
esfera artística e cultural.

Tiveram influência também os espaços de circulação dos cinemano-
vistas como os bares, cineclubes e a cinemateca do Museu de Arte 
Moderna no Rio de Janeiro, que fortaleceram a rede social entre 
eles, além do Centro Popular de Cultura (CPC) da União Nacional 
dos Estudante (UNE), que reunia intelectuais, artistas e militantes po-
líticos. 

Mesmo havendo diversidade de opiniões entre os cinemanovistas e 
outros intelectuais, em sua maioria em torno de aspectos estéticos, 
estes contribuíram para a estruturação do movimento e de sua iden-
tidade, composta nas propostas políticas e não em uma homogenei-
zação estética.

Dessa forma, o Cinema Novo estruturou um mercado que pudesse 
competir com o produto estrangeiro, sobretudo através do desen-
volvimento de uma linguagem cinematográfica que revelasse nossa 
realidade cultural e nossos problemas políticos, de tal modo que a 
estética fílmica se tornasse um instrumento para a formação de cons-
ciências. Além das temáticas nacionais com elementos declarados 
populares (cultura popular, movimentos sociais, miséria, violência ra-
cial, etc.), propunha-se também uma estética divergente da estran-
geira, sobretudo da decupagem clássica hollywoodiana, propondo:

Cinema Novo



28

[...]planos longos, cortes brutos, superposição de imagens, fo-
tografia árida, luminosidade agressiva, tudo de forma a que-
brar a educação fílmica que tanto viciara o público brasileiro, 
acostumado ao consumo dos padrões estrangeiros e alienado 
quanto à sua própria realidade. Agindo dessa maneira, esta-
riam rejeitando a incômoda posição intelectual de colonizados 
(MALAFAIA, 2012, p. 43)

Por fim, o curso com o cineasta sueco Arne Sücksdorff, na Cinema-
teca do Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro, proporcionou 
o contato dos jovens cineastas com o denominado cinema direto, 
desenvolvido por documentaristas nos EUA e Europa e com um novo 
equipamento, uma câmera leve chamada de Nagra, que viabilizava 
a captação de som direto e de qualidade. O equipamento foi muito 
utilizado pelo grupo de cineastas, possibilitando realizar a definição 
de cinema do movimento “uma ideia na cabeça e uma câmera na 
mão”.

Cineasta, crítico, ensaísta e escritor baiano, de Vitória da Conquista, 
líder do Cinema Novo, desenvolve a partir dos anos 1960, um pro-
jeto de cinema que seria independente e caracteristicamente bra-
sileiro. Com seu lema “uma câmera na mão e uma ideia na cabeça” 
construiu sua linguagem fílmica, que não se voltava para os grandes 
recursos técnicos do cinema e da construção da imagem. Seu olhar 
estava voltado para o conteúdo apresentado, para a crítica que 
construía através da câmera. Para ele, não necessitava de toneladas 
de equipamentos, apenas uma câmera era suficiente para colocar 
em imagens a ideia que tinha na cabeça.
 Via a necessidade fervorosa de uma ruptura no modo de produção 
cinematográfico tradicional, baseado no modelo internacional, prin-
cipalmente no norte-americano, para criar uma estética brasileira e 
terceiro-mundista. Em seu manifesto A Estética da Fome (1965), Glau-
ber Rocha expõe como o Cinema Novo se realiza na política da 
fome, o que nos auxilia a compreender toda a crítica delineada em 
Deus e o diabo na Terra do Sol.
Até então apenas exotismos que vulgarizaram os problemas sociais, 
mentiras elaboradas da verdade, conseguiram se comunicar, pro-
vocando diversos equívocos.  Enquanto América Latina lamenta sua 
miséria, o estrangeiro se saboreia dela como um dado formal. A 
fome latina é raíz de sua própria sociedade e, aqui mora a trágica 
originalidade do Cinema Novo, nossa fome sendo sentida, não é 
compreendida. 

Glauber Rocha



29

[...] o Cinema Novo narrou, descreveu, poetizou, discursou, ana-
lisou, excitou os temas da fome: personagens comendo terra, 
personagens comendo raízes, personagens roubando para co-
mer, personagens matando para comer, personagens fugindo 
para comer, personagens sujas, feias, descarnadas, morando 
em casas sujas, feias, escuras: foi esta galeria de famintos que 
identificou o Cinema Novo com o miserabilismo. (ROCHA, 1965)

O Cinema Novo é um projeto que se realiza na política da 
fome, e sofre, por isto mesmo, todas as fraquezas consequentes 
de sua existência. (ROCHA, 1965)

A importância do Cinema Novo está no seu compromisso com a ver-
dade, que, fotografando seu miserabilismo, passou a discuti-lo como 
problema político, compondo um quadro histórico de agitação e re-
volução, crises de consciência e de rebeldia. É a cultura da fome 
que irá arruinar suas próprias estruturas e a mais digna manifestação 
cultural dela é a violência. Somente conscientizando, através desta 
única possibilidade que é a violência, é que o colonizador compre-
ende a força da cultura que ele explora. Estes filmes refletem uma 
questão de moral, dando ao público, por fim, a consciência da sua 
própria miséria.

Transforma em linguagem o que até então é dado técnico. As mani-
festações do povo são as mais importantes e ele as filma, por isso é 
que os filmes convencem, porque está lá a verdade.

Figura 0



30

0505

l á  n os co nfin s  d o s ert ã ol á  n o s  c o n f i n s  d o  s e r t ã o



31

“Vou contar uma história na veia da imaginação
abrandem os seus olhos pra enxergar com atenção

É coisa de Deus e o Diabo
lá nos confins do sertão”

Abertura (José Ricardo)



32

Antes de mais nada, o filme é um importante documentário de seu tempo e 
espaço e não seria possível fazê-lo sem penetrar naquele ambiente, e Glau-
ber Rocha o fez. Monte Santo, Trapagó, Bendegó, Cococorobó, Cansanção 
e Canudos. Sertão das caatingas baiana. O cineasta foi a campo, viveu a 
realidade, a olhou de perto e com a câmera na mão e uma, ou milhares de 
ideias na cabeça, colocou na tela para todos verem. Segundo palavras de 
Valdemar Lima, fotógrafo da obra:

Dessa forma, a espacialidade projetada no filme recorre, na maioria das ce-
nas externas, à paisagem que é colocada como o cenário desta narrativa. O 
sertão baiano é plano de fundo, mas é também personagem principal, por 
sua presença, potência e contribuição, a paisagem estabelece um espaço 
vivo por onde trafegam as personagens, assim, não perde importância ao 
longo da obra, mesmo quando a narrativa se desintegra.

Comemos muita poeira da estrada transnordestina. Subimos 
100 vezes os 3 quilômetros da escada do Monte Santo, ma-
tamos cascavéis e jararacas. Comemos mocó de macambira, 
em nossas experiências sertanistas. Andamos quilômetros a pé, 
carregando material nos braços, nas costas e na cabeça. Atra-
vessamos áreas de mandacarus, xique-xique, macambira e fa-
velas. Vimos brasileiros que pareciam figuras remotas das capi-
tanias hereditárias. Lutamos, sofremos, vimos, ouvimos e fizemos 
um filme. Um filme composto, trabalhado, elaborado, meditado 
muitas vezes, e muitas vezes improvisado no mais puro estilo 
das produções pobres brasileiras. Tudo foi dentro de uma forma 
que não excluía, ao lado dos valores intelectuais, o instinto e o 
sentimento, o bom gosto e a coragem de saber e poder que-
brar tabus. Tentávamos comunicar, e comunicar através de uma 
forma explícita e simples. (ROCHA, 1965, p. 21)

Fi
gu

ra
 1

Fi
gu

ra
 2



33

Consciente do papel dramático da paisagem para sua obra, Glauber inspi-
rou-se no western americano, que o fascinava pela beleza mitológica e épica 
do gênero e sua intimidade com a geografia física e social. E assim, construiu 
um gênero próprio e tão representativo quanto para o sertão baiano. 

No prólogo Glauber dá grande atenção a este ambiente, de forma exposi-
tiva e eloquente, através de planos longos em lenta sucessão, repousando a 
imagem sobre os documentos realistas (Figura 1). O primeiro deles, captando 
a densidade atmosférica de um grande plano descampado, de vegetação 
rasteira, terra batida e seca, cria no plano de fundo dos letreiros a textura 
do sertão (Figura 2), cuja dramaticidade é ampliada pela trilha sonora, a Ba-
chiana Brasileira No. 4 de Villa-Lobos. A solidão desde imenso espaço é que-
brada pela entrada na mise-en-scène de Manuel em seu cavalo (Figura 3).

Apesar de não se tratar de um filme documentário, Glauber apresenta ao 
expectador a riqueza da caatinga e sua vegetação característica de arbus-
tos e plantas tortuosas, espinhos, solo raso e pedregoso. O cineasta coloca 
na tela a riqueza dessa terra, mostrando-nos quanta vida há neste lugar, 
onde por vezes considerado pobre, floresce a vida sertanista.

O céu, de um branco estourado, não nos permite tirar mais informações do 
que a presença de um sol escaldante, é impossível aferir se a chuva está 
próxima ou os dias quentes e secos ainda terão muito tempo de morada 
nesta terra (Figura 4). Esse recurso foi utilizado por Glauber e seu fotógrafo 
Waldemar Lima durante todo o filme, ou seja, manter o branco estourado, 
captando o máximo de luminosidade dos recursos naturais para que a aten-
ção do espectador não se desviasse da paisagem da caatinga e da reflexão 
do filme para a beleza extravagante do céu na tela, em uma contemplação 
estética gratuita.

Fi
gu

ra
 3

Fi
gu

ra
 4



34

Nos primeiros instantes do filme, Glauber nos coloca frente a frente com a 
realidade dessa terra. A seca e as condições precárias da vida no sertão 
são apresentadas pelo impacto e a força dramática das partes pútridas de 
animais largados ao chão (Figuras 5, 6 e 7), que explodem na tela e cortam 
a inércia em que fomos colocados, no primeiro minuto da obra, pela textura 
do sertão em profusão.

Com este recurso, é construída uma primeira amostra de como a imagem 
disposta e enquadrada na tela pode transportar o espectador à cena. O 
diretor nos aproxima da referência e a constrói de maneira “nua e crua”, de 
tal forma que pudéssemos vivenciar uma realidade da qual não fazemos 
parte. Trata-se de um filme produzido na década de 60 e que rodaria em 
grandes cidades, tendo como espectadores um público com pouco ou ne-
nhum conhecimento do que era a vida no sertão da Bahia ou em qualquer 
parte do Nordeste, um público que desconhecia sua realidade, a conheceu 
despida de pudores.

A imagem fotografada provoca outros sentidos além do olhar, conseguimos 
sentir o cheiro da carne fria em decomposição e já intensamente roída pelas 
larvas, escutamos as moscas que a sobrevoam, sentimos náusea. 

A passagem da imagem da cabeça pútrida para a cabeça pensante de 
Manuel, que busca compreender sua existência, assim como nós especta-
dores fomos convidados a observar e assimilar a realidade que está sendo 
apresentada. As duas figuras são conectadas pelo couro, que aparece na 
primeira em seu processo de decomposição, servindo de alimento a outros 
seres e na segunda servindo de proteção ao homem, em seu chapéu e seu 
gibão, um está morto por fora, o outro está morto por dentro.

Sua passividade e, quase, aceitação da realidade tem fim próximo. Não 
demora muito e o vaqueiro iniciará sua jornada para um lugar qualquer.

Fi
gu

ra
 5

Fi
gu

ra
 6

Fi
gu

ra
 7

Bois mortos há dias e intactos, que os próprios urubus rejeitam, porque 
não rompem a bicadas as suas peles esturradas. (CUNHA, 2020, p. 80)



35

0606

perso n agen sp e r s o n a g e n s



36

“Manuel e Rosa
Vivia no sertão

Trabalhando a terra
Com as própria mão

Até que um dia -pelo sim pelo não-
Entrou na vida deles

O santo Sebastião
Trazia a bondade nos olhos

Jesus Cristo no coração”
Manuel e Rosa (José Ricardo)



37

Sua roupa consistia em grandes calções ou polainas de cou-
ro taninado, mas não preparado, de cor suja de ferrugem [...]. 
Sobre o peito havia uma pele de cabrito, ligada para detrás 
com quatro tiras, e uma jaqueta, também feita de couro, a qual 
é geralmente atirada num dos ombros. Seu chapéu, de couro, 
tinha a forma muito baixa e com as abas curtas. Tinha calçados 
os chinelos da mesma cor e as esporas de ferro eram sustidas 
nos seus pés nus por umas correias que prendiam os chinelos 
e as esporas. Na mão direita empunhava um longo chicote e, 
ao lado, uma espada, metida num boldrié que lhe descia da 
espádua. No cinto, uma faca, e um cachimbo curto e sujo na 
boca. (KOSTER, 1942, p.107)

Esta fase é mais descritiva, somos apresentados a situações de roti-
na, os vaqueiros na feira negociando o gado, Rosa fazendo a fari-
nha, Manuel moendo a mandioca e fazendo planos para o futuro.

Manuel ainda está com sua consciência presente nesta realidade e 
seus sonhos condizem com ela. Já demonstra aqui um apego à sua fé 
e na crença de que terão a ajuda divina para melhorarem de vida. 
Porém, pretende alcançar tal feito através do esforço do trabalho, 
vendendo sua parte na partilha do gado para comprar um pedaço 
de terra e ter sua própria roça no ano seguinte.

Ao observarmos Manuel nesta primeira fase, encontramos referên-
cias do que temos no imaginário de um típico vaqueiro. Se compa-
rarmos com a descrição feita por Henry Koster em seu livro Viagens 
ao Nordeste brasileiro (1942), conhecido como o mais antigo registro 
da indumentária do vaqueiro sertanejo, encontramos muitas das ca-
racterísticas dos vaqueiros do início do século XIX em Manuel:

Manuel

O percurso de Manuel na narrativa é divido em três fases; em cada 
uma delas ele assume uma persona que irá, a seu modo, lutar por 
sua salvação e de seu povo, da fome, da seca, da vida precária e 
da miséria. Essas três personas serão apresentadas pelo cantador, 
o trovador popular, que aqui é personificado no Cego Júlio, que 
veremos mais a frente e que, através do cordel, narra essa história.

A primeira fase do personagem é a do Manuel-vaqueiro, respon-
sável por cuidar do gado do coronel Moraes e que recebe como 
pagamento uma parcela na partilha do rebanho. 

Fi
gu

ra
 8



38

O seu aspecto recorda, vagamente, à primeira vista, o de guer-
reiro antigo exausto da refrega. As vestes são uma armadura. 
Envolto no gibão de couro curtido, de bode ou de vaqueta; 
apertado no colete também de couro; calçando as perneiras, 
de couro curtido ainda, muito justas, cosidas às pernas e subindo 
até as virilhas, articuladas em joelheiras de sola; e resguarda-
dos os pés e as mãos pelas luvas e guarda-pés de pele de 
veado — é como a forma grosseira de um campeador medie-
val desgarrado em nosso tempo. Esta armadura, porém, de um 
vermelho pardo, como se fosse de bronze flexível, não tem cin-
tilações, não rebrilha ferida pelo sol. É fosca e poenta. Envolve 
ao combatente de uma batalha sem vitórias. [...] Vestidos doutro 
modo não romperiam, incólumes as caatingas e os pedregais 
cortantes. Nada mais monótono e feio, entretanto, do que esta 
vestimenta original, de uma só cor — o pardo avermelhado do 
couro curtido — sem uma variante, sem uma lista sequer diver-
samente colorida. (CUNHA, 2020, p. 96)

Assim como Euclides da Cunha, em “Os sertões” de 1902, descreve:

Manuel incorpora características do sertanejo que os dois autores 
trazem em suas descrições. Nesta primeira fase, ele vaga pela ca-
atinga, vestindo um gibão de couro curtido sobre o colete também 
de couro, o chapéu de forma baixa e abas curtas, roupas foscas e 
poentas. A dureza da veste, que hesita em se adaptar a forma do 
corpo, mas que cria um invólucro para ele, tentando proteger o cor-
po exausto como a armadura de um cavaleiro medieval do sertão  
(Figuras 8, 9 e 10). A espada não aparece junto à sua indumentá-
ria neste momento, mas ela entrará em cena mais a frente, como 
elemento principal responsável pela primeira ruptura de Manuel, o 
assassinato do Coronel Moraes.

Manuel é a tradução do sertanejo, que desde cedo precisou se 
adaptar aos reveses de sua terra, aprender com eles e reagir. É 
batalhador sempre combalido e exausto, ainda assim, resistente e 
audacioso, que atravessa as armadilhas da vida e as reencontra 
prontamente, em meio a uma natureza complexa. Não vence, mas 
também não é vencido. Transitando da quietude à euforia, reflete a 
natureza que o rodeia.

              
“É inconstante como ela. É natural que o seja. Viver é adaptar-se” 

(CUNHA, 2020, p.113)

Fi
gu

ra
 1

0
Fi

gu
ra

 9



39

Esse caráter típico do sertanejo da caatinga é refletido e trabalhado 
por Glauber na modulação dos planos em Deus e o diabo. que 
realça os contrastes das imagens e estabelece transições surpreen-
dentes, indo da brandura à euforia em poucos frames. Tomamos as 
primeiras imagens do filme como exemplo, começamos com planos 
gerais que estabelecem uma relação do espectador com a imagem 
dos vastos ambientes da caatinga, tendo Villa Lobos como trilha so-
nora. Somos anestesiados, até que a monotonia e linearidade são 
interrompidas por um salto energético na música e nas imagens, com 
animais em decomposição na tela, que se dissolve logo em seguida, 
com Manuel pensativo sobre aquela realidade e depois andando 
pela caatinga em seu cavalo, até avistar o beato Sebastião e seus 
fiéis em procissão (Figuras 11 a 14). (CUNHA, 2020, p.96)

“A monotonia dos dias sem fim do sertão acompanhava a da 
paisagem: longas extensões de catingueiras por onde só de 
vez em quando se avistava vivalma.” (NEGREIROS, 2018, p.20)

A primeira ruptura desta persona inicial acontece quando, por um 
logro na partilha, ele se vê na condição de assassino, matando o 
Coronel para vingar a injustiça recebida, e, como consequência, tor-
na-se órfão ao ter sua mãe morta por jagunços sob as ordens do 
coronel.

Ao aderir ao grupo de fiéis do beato Sebastião, depois do incidente 
que o obriga a fugir da região em que morava, Manuel assume 
sua segundo persona, ao ser visto como um mensageiro do santo 
milagreiro, a quem sente que deve recorrer, como um sinal enviado 
de Deus.           

Fi
gu

ra
 11

Fi
gu

ra
 1

2
Fi

gu
ra

 1
3

Fi
gu

ra
 1

4



40

Rosa

Rosa, esposa de Manuel, pode ser vista como uma peça chave para 
tecer a trama do filme, com o protagonismo de quem, fora do holofo-
te, dita as regras da ação e distribui o papel que cada personagem 
desempenha. É ela quem se contrapõe ao marido em suas ações 
impulsivas, é ela também quem assassina o beato e quem carrega o 
filho do cangaço em seu ventre. 

Na primeira fase do filme, conhecemos o papel de Rosa naquele 
círculo familiar, responsável por cuidar do cultivo de bens para sub-
sistência na roça (Figura 15). Vemos Rosa moendo a mandioca para 
fazer a farinha, em um trabalho repetitivo que a leva a um estado 
de transe, em que, apesar dos estímulos de Manuel, permanece ali 
catatônica. É no transe que a personagem deixa de agir no mundo 
e passa para um estado de observação de seu próprio mundo, o 
sertão baiano. Que é o contrário de Manuel, que está sempre pron-
to para agir, geralmente por impulso, sem passar por um estado de 
contemplação como Rosa.

Observemos Rosa em sua primeira aparição (Figura 15), ela está 
diante da casa onde moram, moendo a farinha no pilão, utensílio 
doméstico que, no que se refere à cultura rural brasileira, estava 
presente na maioria das casas nas zonas rurais e cuja confecção era 
feita através de um tronco de madeira dura.

No pilão antigo, ainda hoje fincado no quintal como relíquia imorre-
doura de gerações que se foram, toda a representação e memória 
de um tempo de lutas e sacrifícios, onde a sobrevivência tantas 
vezes dependia da batida da mão do pilão sobre a fundura na 
madeira.
[...] Isso aqui [...] é um livro aberto. E suas páginas contêm relatos de 
luta, de dor, de sobrevivência. Por isso mesmo o pilão nunca silen-
cia. Sua batida, ou o peso de sua mão na madeira, ainda ecoa por 
todo lugar. (COSTA, 2017)

O movimento repetitivo de Rosa a moer no pilão gera uma batida 
constante, cuja cadência das piloadas marca o tempo de seu transe 
e, no fim, somos levados a ele também. O som que ecoa é herança 
das ancestrais sertanejas que sobreviveram às mazelas da vida ser-
taneja, através de cada batida do pilão.

Rosa veste roupas compridas que cobrem todo seu corpo e prote-
gem-na do sol. O lenço, além de servir para o mesmo objetivo, é 
amarrado de modo que forma uma espécie de “almofada” no topo 
da cabeça que carrega o balde de água ou a vasilha de farinha 
(Figuras 15 e 16).



41

Desde o princípio vemos uma Rosa cética quanto à tudo o que a 
rodeia e tudo que é pregado pelo beato. Ela não está anestesia-
da por aquelas palavras e segue fiel à sua consciência, ao mesmo 
tempo em que ela segue fiel ao marido e o acompanha em sua via 
sacra, tentando a todo momento trazê-lo de volta para a realidade.
O véu, mesmo adereço utilizado pelas outras beatas, em Rosa não 
tem uma conexão com a religiosidade; é o mesmo elemento utilizado 
por ela nas primeiras cenas, quando trabalhava em sua casa, prepa-
rando a farinha (Figura 16 a 19).

O véu é, assim como o chapéu do vaqueiro, um item de proteção na 
caatinga, do sol e dos espinhos da vegetação. Mantendo o uso do 
véu na fase Manuel - beato, Rosa continua conectada com a primei-
ra fase, entregue à realidade e desenganada diante do futuro. O 
véu será, na segunda fase, um elemento que garante seu mimetismo 
naquele meio. Isso fica explícito quando ela adentra a capela onde 
os fiéis estão rezando, pois ela passeia frente a eles, observando o 
local e o ritual que acontece ali, como se ela fosse invisível aos olhos 
deles (Figura 18). 

Ela tem medo de uma nova guerra de Canudos, tem medo de mor-
rer e, por isso, não acredita na salvação entregando-se às ideias de 
Sebastião. Por esse motivo seu olhar fica voltado para outra direção, 
(Figura 19), não olha para a mesma paisagem que Sebastião e Ma-
nuel, não se entrega à imensidão daquele cenário e se direciona 
contrária a cruz do beato, pois ela deseja traçar outro caminho que 
o messiânico, pregado por ele.

Fi
gu

ra
 1

5
Fi

gu
ra

 1
6



42

Figura 17 Figura 18 Figura 19



43

Coronel Moraes
Na feira, onde Manuel pretende fazer a partilha do gado, encon-
tramos outros vaqueiros, cujas vestimentas os caracterizam e os dife-
renciam do personagem que vem em sequência, o Coronel Moraes. 

Este, que se apresenta em paletó escuro de boa costura, sob medi-
da e camisa de algodão, perfeitamente alinhados usa o chapéu de 
sertanejo, principal item que o diferencia dos vaqueiros. (Figura 20)

O design deste adereço original foi inspirado no chapéu de cowboy, 
demonstrando serem pessoas em contato com a modernidade, sob 
influência do estrangeiro. Com uma coroa alta e arredondada, a 
aba reta e plana, pode criar estilos diferentes ao mudar o vinco da 
coroa, o rolamento da borda e a faixa decorativa ao redor da coroa.

O contraste entre os vaqueiros em suas roupas largas, gastas e 
amassadas pelo trabalho, e o chapéu de couro, item presente na 
indumentária do vaqueiro, e o coronel, é muito explícito (Figura 21).

O chapéu dos vaqueiros não é tratado como elemento de forte 
apelo estético, pois não existe uma preocupação com a personali-
zação destes personagens. A principal função deste objeto, neste 
caso, é de proteção do sol, das chuvas temporárias e da vegetação 
espinhosa da caatinga às quais os vaqueiros estão constantemente 
expostos.

Coronel Moraes, apesar de assumir o papel do fazendeiro, expres-
sa aqui uma figura de linguagem, uma “metonímia”. Trata-se de apre-
sentar a personificação de uma figura que representa séculos de 
coronelismo e do patrimonialismo presentes naquela estrutura social, 
assim, o Coronel Moraes é o detentor do poder, autoritário e ex-
plorador de Manuel, mas a crítica dirige-se a todo um sistema que 
explora o povo há anos. Utilizam de seu poder para intensificar as 
desigualdades sociais, principalmente o poder público que fecha os 
olhos diante das mazelas do sertão, da fome e da miséria. Coronel 
Moraes resume estes grupos ao dizer à Manuel, de cabeça baixa 
em posição de subjugado: “Já disse, a lei tá comigo”. (Figura 22) 

Figura 20 Figura 21 Figura 22



44

Sebastião
Sebastião funde o beato Antônio Conselheiro com o Beato Lourenço 
do Caldeirão. O beatismo ainda proliferava nos sertões nordestinos 
e em Monte Santo chegavam, de tempos em tempos, vaqueiros fiéis 
em suas penitências, buscando um “profeta da desgraça” cercado de 
ovelhas que andavam perdidas pelos pastos. 

O beato é representado como um bronco e o fato de terem utilizado 
um ator sem experiência intensificou essa característica. É um profeta 
negro que afirma que um dia o sertão vai virar mar e o mar vai virar 
sertão e que para provocar tal milagre, é preciso matar todos que 
fazem mal. A partir do momento em que matam prostitutas e padres, 
liderados pelo beato, o filme apresenta as alucinações e as práticas 
aberrantes que a fome, a miséria e a ignorância podem impelir em 
um povo desesperado, fazendo arder uma loucura que estimula até 
aos sacrifícios humanos.

Coloca-se sempre em uma posição divina, acima dos fiéis (Figura 24), 
com o corpo aberto e entregue àquela euforia. A câmera o capta 
muitas vezes diante do céu branco, o que faz com que sua imagem 
ganhe destaque. A pele refletindo a luz do sol, torna sua imagem 
ainda mais celestial (Figura 23). Sua túnica é simples, isenta de ador-
nos, de modo que cria uma textura que o camufla com a paisagem.
Visto de baixo para cima, sua imagem se destaca como um ser divino. 
Visto de cima para baixo, sua imagem se funde à paisagem e ao 
povo.

Fi
gu

ra
 2

4
Fi

gu
ra

 2
3

Sem a altitude dos que o antecederam, a sua ação é negati-
va. [...] Não aconselha e consola, aterra e amaldiçoa; não ora, 
esbraveja. É brutal e traiçoeiro. Surge das dobras do hábito 
escuro como da sombra de uma emboscada armada à credu-
lidade incondicional dos que o escutam. (CUNHA, 2020, p.87)



45

Antônio das Mortes

Antônio das Mortes, o matador de cangaceiro, foi um personagem 
cuja construção teve inspiração em uma figura real, o José Osório 
de Farias, ou Zé Rufino. Antigo oficial da polícia na cidade baiana 
de Jeremoabo e um dos mais eficientes caçadores de cangaceiros, 
foi o comandante de volante responsável por matar o cangaceiro 
Corisco.

Em 1960, Glauber Rocha, com então 21 anos, dirigiu-se à casa do 
guerreiro sertanejo para o entrevistar em sua própria sala. O cine-
asta descreveu Rufino como sendo “Alto, queimado pelo fogo do sol 
nordestino, corpo rijo, dobrando a casa dos cinquenta (anos)” (ME-
DEIROS, 2012), estava ele de calça, paletó sem gravata e fumando 
um cigarro atrás do outro. 

Zé Rufino afirmou à Glauber que nenhum soldado seu se deitava 
para fazer fogo, a luta era sempre de pé, mesmo estando cara a 
cara com o inimigo, tinham que demonstrar valentia, pois o oponente 
era forte e conhecia o terreno, nos embates, estes fugiam das balas 
como fantasmas saltando com suas ”cabeleiras voando”. 

Antônio faz seu próprio destino. Parece-nos que o matador de 
cangaceiros apresenta certo desentendimento acerca do que 
seria o seu papel nesse sertão, mas executa para acelerar um 
processo que ele mesmo anuncia, um processo no qual, segun-
do a indicação do mesmo, os indivíduos envolvidos perderão a 
cegueira. (NEVES, 2013, p.122)

Fi
gu

ra
 2

5
Fi

gu
ra

 2
6

Fi
gu

ra
 2

7
Fi

gu
ra

 2
8



46

Vemos através dos fotogramas (Figuras 25 a 28) que Glauber trouxe 
para o personagem o que Rufino declarou em entrevista, que toda 
luta era de pé, sem deitar para fazer fogo. Seja perseguindo can-
gaceiros e lutando contra eles; quando extermina os fiéis em Monte 
Santo ou quando persegue, luta e mata Corisco, Antônio das Mortes 
está sempre de pé, não se esconde, se deita ou recua, em todos os 
momentos coloca-se como agente ativo da ação. O personagem 
ocupa todo o espaço da mise en scène e está sempre acompanhado 
de sua Winchester, que atua como uma extensão de seu corpo e 
que, em diversas situações, é quem tece a ação.

Para o cineasta a descrição feita pelo ex-policial possuía a mesma lin-
guagem das narrativas “Western”. O narrador detalhou os campos 
de luta, com voz eufórica, narrando as biografias, sem temer revisitar 
esse passado sangrento que viveu no sertão e Glauber trouxe essa 
essência na construção do personagem.

Se observarmos o registro fotográfico de Zé Rufino junto dos mem-
bros de sua volante (Figura 29), vemos que os matadores de canga-
ceiros, macacos de volante, andam vestidos de forma muito seme-
lhante aos próprios cangaceiros: as cartucheiras, o lenço amarrado 
no pescoço, os chapéus quase em meia lua, as cintas cruzadas no 
peito, camisa de manga comprida e fuzil na mão. Apesar de suas 
roupas não terem o mesmo acabamento estético que dos canga-
ceiros, as semelhanças as aproximam. Sendo assim, para criar uma 
identidade marcada para o personagem Antônio das Mortes, que 
representasse tudo aquilo que ele simboliza na narrativa, uma sínte-
se do tipo matador, contratado para matar, uniu elementos do major 
José Rufino com de outros jagunços, para construir uma composição 
do jagunço-matador do sertão.

Em entrevista para Glauber Rocha, Zé Rufino apontou a força da 
religiosidade tanto nos cangaceiros quanto entre os integrantes de 
sua tropa. “Entre todos aqueles que botaram o fuzil no ombro, não 
tinha um que não se benzia”, todos tinham sempre “o nome de Deus 
na boca”, afirmou o ex-policial (MEDEIROS, 2012).

Podemos compreender com essa informação, o motivo pelo qual An-
tônio das Mortes tem sempre um símbolo da cruz por perto. Seja 
quando atira nos beatos em Monte Santo, ao chegar em Canudos, 
ao encontrar Rosa dentro da capela após a morte de Sebastião. 
Apesar de nunca demonstrar conexão com a religiosidade, há sem-
pre um simbolo perto dele.

Figura 29



47

Corisco

Corisco, último dos cangaceiros do grupo de Lampião, sobreviveu 
ao massacre que resultou na morte do bando e agora, junto de seu 
próprio grupo, pretende lutar em nome do povo.

Embora fosse reverente ao capitão, Corisco tinha seu próprio 
subgrupo, como viria a acontecer com outros cabras com espí-
rito de liderança. (NEGREIROS, 2018, p. 68)

Corisco acredita que o espírito de Lampião está dentro dele e ago-
ra, então, ele tem duas cabeças, conforme suas palavras “uma por 
fora, outra por dentro, uma matando e a outra pensando” e acredita 
que esse homem de duas cabeças consertará o sertão. Se coloca 
como um justiceiro em nome do povo, que lutará contra o governo 
para não deixar o povo morrer de fome.

Carrega consigo um punhal, o qual diz se tratar da lança empresta-
da de São Jorge para matar o gigante da maldade: “é o gigante da 
maldade comendo o povo para engordar o governo da República”; 
e um fuzil “pra não deixar pobre morrer de fome”. As duas armas 
que carrega representam as duas cabeças deste homem (Figura 30).

Traz indumentária inconfundível do cangaceiro, que eram “mais do 
que simples vestimentas, verdadeiros uniformes de guerra” (NEGREI-
ROS, 2018, p.70). Ao invés de procurarem a camuflagem, os canga-
ceiros desenvolveram uma estética imponente, majestosa e brilhante. 
Isso se reflete em Corisco (Figura 30), não somente por sua indumen-
tária, mas também por sua atuação teatral, que ocupa o espaço sem 
limitações, roda em círculos como um fogo de artifício e usa seu corpo 
como forma de expressão e comunicação.

Figura 30



48

Os chapéus de couro, já usados em períodos anteriores, foram refina-
dos na época lampiônica. Por seu formato, tamanho e material, serviam 
para proteger a cabeça nas entradas pelas caatingas; eram presos por 
testeiras e barbelas repletas de medalhas e moedas. Dois cantis, pen-
durados sob as axilas, eram o suprimento “garantido” de água. Duas 
cartucheiras se cruzavam nos peitos dos salteadores, levando cerca de 
120 balas de fuzil. As perneiras, salpicadas de ilhoses, mantinham-se 
fixadas por presilhas. 
As luvas de couro, ao estilo dos vaqueiros, eram usadas em momentos 
de necessidade, mas os lenços de seda eram apenas um adorno. Para 
completar, carregavam um revólver ou pistola, entre dois e quatro bor-
nais e, nos pés, calçavam alpercatas. O peso completo das roupas, do 
dinheiro roubado ou extorquido e dos equipamentos chegava a aproxi-
madamente 30 kg.
O fato é que, ao longo dos anos, as vestimentas dos bandidos foram 
gradualmente sendo incrementadas até se tornarem quase “fantasias”. 
Esse era um dos aspectos da extrema vaidade daqueles bandoleiros. 
(PERICÁS, 2010 p.126)

Observando Corisco, identificamos os principais elementos da indumentária 
do cangaceiro elencados por Luiz Pericás no livro Os cangaceiros (2010): 
o chapéu meia-lua de couro com medalhões, camisa de mangas longas, o 
lenço preso com anel, cinta de couro, perneiras, alpercatas, bornais, anéis 
em quase todos os dedos, cantis, cartucheiras, o revólver e o fuzil enfeitado 
com moedas de prata e ilhoses brancos (Figuras 30 a 33). Glauber Rocha 
construiu um cangaceiro que continha os elementos essenciais para sua iden-
tificação, não como forma de estereotipar a figura, mas de construí-la com 
base nas histórias que ouviu sobre os verdadeiros cangaceiros que passaram 
por aquelas bandas. Deixou de lado os adornos, inclusive as estrelas no 
chapéu, pois o interessava uma forma pura de um cangaceiro e o que ele 
podia significar.

Fi
gu

ra
 3

1
Fi

gu
ra

 3
2

Fi
gu

ra
 3

3



49

Dadá

Ao contrário de Manuel, que procura qualquer futuro, Dadá, po-
rém, busca um bem específico. Dadá é mulher de cangaceiro, o que 
significa que já perdeu alguns de seus filhos. Filho de cangaceiro 
era entregue para alguma família criar, logo após seu nascimento. 
Ela suplica ao marido que retorne para buscar a última criança viva 
que restou e em seguida abandonem juntos a rotina de jagunços.

O anseio pela maternidade conecta Dadá e Rosa. Entre os ciga-
nos, o lenço tem forte simbolismo, já que é a ferramenta pela qual 
Santa Sara La Kali protege as mulheres que almejam a maternida-
de, porém encontram dificuldades em engravidar. Com esse auxílio 
místico, Rosa estará apta à concepção. (TELLES e SILVA, 2012)

Sérgia, a menina, tinha por apelido Sussuarana. A partir daque-
le dia, seria conhecida como Dadá. (NEGREIROS, 2018, p.33)

Fi
gu

ra
 3

4
Fi

gu
ra

 3
5



50

Cego Julio
A viola a tiracolo, as roupas rasgadas, a sacola de juta feito um saco 
com muda de roupa, representam o viajante, que vive de contar 
histórias (Figura 37). Entendemos ali que o cego Júlio (Figura 36) é 
o cordelista, responsável por contar a história que acompanhamos, 
uma voz que não apenas narra, mas comenta e nos guia na narra-
tiva. O cordel é encenado e é responsável pelo diálogo direto com 
o espectador. (XAVIER, 2010, p.113)

[...] o processo histórico se projeta num campo alegórico, de-
purando seus elementos para ficar reduzido ao essencial na 
perspectiva do narrador, numa transformação que evidencia 
um estilo de relato poético cuja inspiração está na literatura 
de cordel. No filme a tradição local tem presença explícita na 
figura do cantador. (XAVIER, 2010, p.113)

O cantador, velho e cego, é figura conhecida por quem anda pelo 
sertão, cego porque vê a verdade no escuro, coloca os dedos no 
violão e canta o sofrimento das coisas. Dispara de feira em feira e 
do passado para o futuro a legenda sertaneja e, foi através da voz 
desses cantadores, que Glauber encontrou, nas terras de Cororobó 
e Canudos, as veredas de Deus e diabo na Terra do Sol.

A estória foi, de certa forma, uma organização de fatos ocorridos, 
dos relatos que o cineasta ouviu. Ela nasceu pelo final, quando o 
major Rufino contou que ao matar Corisco e ferir Dadá, fugiram 
um cangaceiro e uma mulher, que sumiram no sertão e nunca mais 
foram vistos. Assim, o trovador popular, Cego Júlio, foi introduzido 
na história não somente como seu narrador, que através do cordel 
costura a narrativa, mas também como um personagem dela, como 
um recurso de metalinguagem.

Fi
gu

ra
 3

6
Fi

gu
ra

 3
7



51

0707

cen asc e n a s



52

“O Sertão vai virar mar,
E o mar vai virar sertão!”

O Sertão vai virar mar (José Ricardo)



53

“Por onde passa o boi, passa o vaqueiro com seu cavalo…”
É ele uma espécie de cavaleiro, do mais desajeitado e 
desarmonioso, com o corpo pendendo para a frente e as 
pernas coladas à sela do cavalo. Este que caminha como 
um bom cavalo do sertão, desferrado e estropiado, mas 
resistente e forte, tal qual seu senhorio. Seus corpos unidos, 
cavaleiro e cavalo, unem-se e confundem-se com uma for-
ma bizarra de um centauro bronco (Figuras 38 e 39). 
O vaqueiro criou-se na alternância entre horas felizes e 
de abundância e horas dolorosas e de misérias, tendo o 
sol como sua eterna ameaça, que atrai longos períodos 
de desgraças e estragos. Assim, o vaqueiro precisou ser 
homem quando ainda criança, foi forte, esperto e resigna-
do e armou-se cedo para a luta. 
Herdou do selvagem a intimidade com o meio físico, que 
o fortifica ao invés de enfraquecer, ele é, antes de tudo, 
um forte, mesmo que sua aparência num primeiro momento 
nos leve a pensar o oposto. (CUNHA, 2020)

I. Manuel vaqueiro

Fi
gu

ra
 3

9
Fi

gu
ra

 3
8



54

Figuras 40 a 47

Esta fase é mais descritiva, somos apresentados a situações de rotina, como 
o de Rosa e Manuel moendo a mandioca para fazer farinha (Figuras 40 a 
47). O moedor artesanal torna-se protagonista da ação e o ritmo da cena 
corre junto com a corda do instrumento.
O casal não troca qualquer palavra durante o trabalho, mas o olhar dispa-
rado entre eles entrega o cansaço daquela rotina que não os levará a lugar 
nenhum. A roda do instrumento não os tira daquela condição, continuam 
presos nessa realidade. 
Apesar de parecerem distantes, a sincronia dos movimentos simboliza o elo 
do casal e, apesar da farinha sair das mão de Manuel, quem faz a roda 
girar é Rosa (Figura 46). 



55

II. A morte do coronel

A cena em que Manuel vai à feira para fazer a partilha do Coronel Moraes 
foi filmada na Feira de Santana, com câmera na mão e improvisando tudo. 
Geraldo Del Rey andando pela feira, era confundido com os vaqueiros e 
feirantes, de forma que ninguém percebeu que estava sendo filmado e a 
cena se construiu de forma natural, tendo personagens reais captados pela 
câmera. (Figura 48)

É um dos poucos momentos em que vemos construções na paisagem, a praça 
central e a seu redor edifícios comerciais e uma igreja, já inserindo um sím-
bolo da religiosidade destas pessoas e, ainda, tendo a paisagem natural de 
plano de fundo fazendo presença. (Figura 48)

Manuel anda pelo espaço e em dado momento está em frente a uma loja 
de tecidos (Figura 49). Em nenhum momento o personagem demonstra em 
sua fala qualquer ambição por novas vestimentas, mas a construção da mi-
se-en-scène nos sugere uma representação de seu desejo de mudar de vida. 
O vaqueiro em sua roupa surrada anda em frente à loja, a qual possui um 
grande armário ao fundo com peças de tecido, de forma que tece um con-
traste de novo/usado entre estas e o figurino do vaqueiro. Ele caminha com 
olhos de desejo, mas sem ousar fazer parada. O vão da porta de entrada 
enquadra a prateleira, como um quadro na parede, observado por Manuel 
de longe, feito obra de arte exposta em galeria e inalcançável.
As linhas retas resultantes da disposição dos tecidos, das longas prateleiras e 
dos tijolos na parede de fora, contrastam com as curvas do corpo do vaquei-
ro e do couro duro de sua vestimenta.

Figura 48

Figura 49

Figuras 40 a 47



56

Fi
gu

ra
 5

2
Os vaqueiros de roupas largas, gastas e amassadas pelo trabalho, 
usam o chapéu de couro, não como elemento estético, não existe 
uma preocupação com a personalização do item, apesar de exis-
tirem diversos formatos, que variam conforme a localidade do va-
queiro. Mas, sua principal função é de proteção do sol, das chuvas 
temporárias e da vegetação espinhosa da caatinga, aos quais os 
vaqueiros estão constantemente expostos. 

Na feira, vemos os vaqueiros amontoados como um rebanho junto 
aos animais, com seus chapéus e gibão de couro que os vestem 
com a pele do boi, tendo ao fundo o cercado os isolando (Figura 
50). Faz-se um comparativo com a mise-en-scène do encontro de 
Manuel com o coronel, este em primeiro plano e, logo atrás, temos o 
mesmo cercado, que o separa do gado em segundo plano, também 
amontoado (Figura 51).

Povo e gado são colocados em comparação, ambos explorados, 
vistos como uma massa sem individualidade, por esse motivo são, 
os dois, apresentados sempre em grupo. Ao contrário do Coronel 
Moraes, que é a personificação do autoritarismo, de um sistema que 
explora o povo, enquadrado em primeiro plano, é colocado em evi-
dência e à frente da massa explorada.

No enquadramento do encontro dos dois personagens, a perspec-
tiva criada pela cerca e pelo posicionamento dos atores contribuiu 
para reforçar a ideia de superioridade do Coronel em relação ao 
vaqueiro, que tem sua figura razoavelmente menor que a do primei-
ro. (Figura 52)

A morte do coronel Moraes por Manuel representa a primeira rup-
tura, do momento em que ele rompe com sua primeira persona, o

Fi
gu

ra
 5

0
Fi

gu
ra

 5
1



57

Manuel-vaqueiro. Durante a cena, Manuel não está mais com seu 
chapéu, já que neste momento ele se despe da figura do vaqueiro, 
e este gesto é um prenúncio para sua próxima persona, o Manuel-
-beato. Manuel em sua fase beato vive em constante sacrifício, à 
procura de sua própria salvação e da salvação de seu povo. Espe-
ra-se então, que ele abandone tudo aquilo que o protege e que o 
coloca em zona de conforto. O abandono do chapéu, o coloca em 
contato direto com sol, chuva e espinhos, que, para ele, fazem parte 
de seu sacrifício

Manuel é responsável por cuidar do gado do Coronel Moraes e 
como pagamento tem direito a uma pequena parcela do rebanho 
em cada acerto de contas, porém, desta vez 4 vacas morrem por 
mordida de cobra. O prejuízo não é assumido pelo Coronel que diz 
não haver acerto de contas, já que aquelas vacas mortas seriam da 
parte do vaqueiro. 

Fi
gu

ra
 5

5
Fi

gu
ra

 5
4

Herdaram velho vício histórico. Como os opulentos sesmeiros da 
colônia, usufruem, parasitariamente, as rendas das suas terras, 
sem divisas fixas. Os vaqueiros são-lhes servos submissos. 
[...] Graças a um contrato pelo qual percebem certa percentagem 
dos produtos, ali ficam, anônimos - nascendo, vivendo e morrendo 
na mesma quadra de terra - perdidos nos arrastadores e mocam-
bos; e cuidando, a vida inteira, fielmente, dos rebanhos que Ihes 
não pertencem. Sabe-lhes, quando muito, os nomes.
[...] De quatro em quatro bezerros, porém, separa um, para si. É 
a sua paga. Estabelece com o patrão desconhecido o mesmo 
convênio que tem com o outro. E cumpre estritamente, sem juízes 
e sem testemunhas, o estranho contrato, que ninguém escreveu ou 
sugeriu. (CUNHA, 2020, p. 72-73)

Fi
gu

ra
 5

3



58

O embate se inicia no momento em que Manuel questiona o patrão 
quando este afirma que a lei está com ele, “mas que lei é essa que 
não protege o que é meu?”. O vaqueiro já demonstra aqui, sinais 
de um levante popular, ideia que será retomada e concluída ao final 
da obra.

Diante do enfrentamento, Coronel Moraes utiliza-se da violência 
para conter o vaqueiro, surrando-o com um chicote, mesmo instru-
mento que utiliza para bater nos animais: mesmo objeto, mesma 
ação, nivelando os “surrados”, Manuel e gado. Ali, Manuel vestindo 
o gibão de couro, mais uma vez está na pele do boi, é colocado 
como subjugado, sendo domesticado pelo chicote e rebaixado a 
um animal. A câmera foca no braço levantando o objeto, que será 
responsável por conduzir a ação, em seguida o gado aparece em 
segundo plano (Figura 53) atrás dos dois personagens para, por fim, 
trazer o ato de violência para o primeiro plano (Figura 54), reforçan-
do a comparação homem-animal. 

Basta o aparecimento de qualquer incidente exigindo-lhe o de-
sencadear das energias adormecidas. O homem transfigura-se. 
[...] Reponta, inesperadamente, o aspecto dominador de um titã 
acobreado e potente, num desdobramento surpreendente de 
força e agilidade extraordinárias. (CUNHA, 2020, p. 68)

É neste momento que o facão de Manuel aparece, ao reagir aos 
ataques do Coronel, utiliza o mesmo instrumento de trabalho para 
acabar com a vida de seu explorador (Figura 55). 

O objeto é colocado em primeiro plano, frente a frente com o es-
pectador, pois assume importância para a narrativa e representa a 
primeira tentativa de Manuel, ou figurativamente do povo, de lutar 
por seus direitos e não recuar diante da opressão daqueles que 
detém o poder ou a lei. O facão é uma transmutação de um pedaço 
de madeira e ferro em objeto de ataque e defesa, o que marca a 
transmutação do Manuel passivo em Manuel revolucionário.



59

III. Torna-se Manuel-beato

Finalizada a ação, Manuel foge para casa e é perseguido pelos jagunços do falecido 
Coronel. A cena acontece como nas típicas perseguições de Western, correndo por 
entre a vegetação, jagunço e cavalo, vaqueiro e cavalo. A câmera potencializa a per-
seguição, correndo junto da cena nos faz sentir parte dela. 

Ao chegar em casa, Manuel trava um embate corpo a corpo com os jagunços e as-
sume o rifle em punho, com o qual mata seus perseguidores e assassinos de sua mãe 
(Figuras 56-59). O sepultamento da matriarca será o fechamento deste primeiro ciclo 
da trajetória de Manuel.

A cruz  improvisada (Figura 59) com dois 
galhos secos sobre o sepulcro anuncia a 
fase Manuel-beato, fazendo referência à 
cruz de Sebastião, que aparecerá minutos 
depois (Figura 60), também improvisada e 
simples, como uma forma de o aproximar 
de seus fiéis, que o coloca como um santo 
do povo, enviado para salvá-los.

Fi
gu

ra
 6

0
Fi

gu
ra

 6
1

Fi
gu

ra
s 

56
 a

 5
9



60

IV. A via sacra de Manuel se inicia
Durante a mudança de fases, somos apresentados ao próximo ce-
nário introduzido na narrativa com a fala em off de Sebastião: “esse 
caminho do Monte Santo é para levar até o céu o morto e a alma 
dos inocentes”. A fase de Manuel-beato se desenrolará em Monte 
Santo.

No plano sequência de introdução do Monte Santo, este, é pri-
meiro enquadrado por completo na mise-en-scene, ao passo que, 
conforme a câmera se aproxima dele, dá mais enfoque ao caminho 
de pedras que leva até o topo do monte. Então, em um movimento 
ascendente, subimos em direção ao céu, de forma que a cada frame 
aumenta-se a proporção do branco dele no enquadramento e o 
Monte sai do plano. Além de ser um recurso da fotografia, comenta-
do anteriormente, aqui o branco se propõe a enfatizar a imensidão 
do divino e a distância entre “a salvação” e os fiéis que a buscam 
(Figuras 62 a 64). A narração solidifica a ideia de ascensão e proxi-
midade com o céu, de retiro para uma antessala onde ainda não se 
está no Paraíso, a ilha prometida de Sebastião, mas já se desligou 
do terreno, do envolvimento com a sociedade (XAVIER, 2010, p.120).

Figuras 62 a 64

Imagem perfeita desses “mares de pedra” tão característicos 
dos lugares onde imperam os regimes excessivos. (CUNHA, 
2020, p.14)

Nesta fase, Manuel entrega seu destino à Sebastião, a quem de-
monstra devoção e tem como sua esperança para levá-lo à reden-
ção. Cumpre diversos rituais impostos pelo beato para a purificação 
de sua alma, confirmando a tentativa incessante de alcançar a salva-
ção através de um tipo de milagre, recebido dos céus.



61

Figuras 65 a 67

A mise en scene é construída de tal forma que sentimos a gran-
diosidade do momento e a potência do êxtase coletivo. A câmera 
caminha em um plano-sequência pelas texturas das vestes, da pele 
e dos objetos religiosos e nos coloca dentro do momento. As peles 
enrugadas de quem carrega o cansaço de uma vida toda, refletem 
a luz do sol e estouram em branco, uma luz que vem da direção do 
beato, como quem traz a luz no fim do túnel para que está exausto 
do caminho (Figuras 69 a  72).

Era o profeta, o emissário das alturas, transfigurado por ilapso es-
tupendo, mas adstrito a todas as contingências humanas, passível 
do sofrimento e da morte, e tendo uma função exclusiva: apontar 

aos pecadores o caminho da salvação. (CUNHA, 2020, p.90)

A princípio este reza, olhos postos na altura. O seu primeiro 
amparo é a fé religiosa. Sobraçando os santos milagreiros, cru-
zes alçadas, andores erguidos, bandeiras do Divino ruflando, 
lá se vão, descampados em fora, famílias inteiras - não já os 
fortes e sadios senão os próprios velhos combalidos e enfermos 
claudicantes, carregando aos ombros e à cabeça as pedras 
dos caminhos, mudando os santos de uns para outros lugares. 
(CUNHA, 2020, p. 80)

No plano seguinte, a câmera vem do céu até a cruz de Sebastião e, 
por fim, coloca o beato em primeiro plano (Figuras 65 a 67). A movi-
mentação da câmera na construção dos planos-sequência manifesta 
visualmente a divindade que o próprio beato assume para si, colo-
cando-o como um enviado de Deus (XAVIER, 2010), ao passo que ele 
difunde as seguintes palavras: “Quem quiser a salvação, fique aqui 
comigo de hoje em diante. Vão descer anjos com espadas de fogo 
e abrir o caminho nas veredas do sertão e o sertão vai virar mar e 
o mar vai virar sertão”

O momento de pregação do beato aos fiéis sobrepõe a música de 
Villa-Lobos com o desfile de símbolos religiosos e estandartes, 

dispostos contra o céu, e o impacto deste “crescimento” do movimen-
to reverbera também no espectador (Figura 68).



62

Amontoados como um rebanho, não vemos mais do que poucos se-
gundos de cada corpo que compõe a massa de fiéis. Não possuem 
individualidade, pois surgem em uma sobreposição de texturas de 
tecidos, corpos, fios de cabelo e pele, que se unem ao final do plano 
com a textura das pedras do morro, que estão abaixo do beato.

O contraste entre a imensidão da paisagem e o uso da filmagem 
num plano superior, situa Sebastião em um patamar mais alto do 
que os fiéis, colocando-o mais próximo da condição divina e de seu 
papel de “salvador”. Sua pregação “se quiserem a salvação, fiquem 
comigo”, é feita de braços abertos formando uma grande cruz com 
seu corpo.

Somos tirados da perspectiva de quem olha o episódio de fora, para 
nos colocarmos no mesmo nível de consciência das personagens. A 
câmera passeia pelos fiéis, pelos símbolos religiosos e pelo próprio 
beato, porém este nunca retribui o olhar do observado; ignora a câ-
mera, ou nós mesmos, nos colocando como um observador ausente 
(XAVIER, 2010). A massa de beatos posta-se de forma passiva peran-
te ele, personagem ativo da ação, até o momento em que Manuel 
adentra o grupo e quebra a passividade da massa (Figura 73).

Fi
gu

ra
s 

68
 a

 7
3

A multidão aclamava-o representante natural das suas aspira-
ções mais altas. [...] tinha na atitude, na palavra e no gesto, a 
tranqüilidade, a altitude e a resignação soberana de um após-
tolo antigo. (CUNHA, 2020, p.89)



63

V. A ambiguidade do santo
Seguindo a modulação que Glauber constrói no filme, 
após sermos apresentados ao beato de forma, prati-
camente transcendente, há um salto energético para 
as cenas em que ele nos entrega sua face violenta. Em 
meio a tiros e gritos iniciam-se os sacrifícios (Figura 74) 
e, antes de focar em Sebastião, a câmera foca em sua 
cruz (Figura 75), símbolo da religiosidade, de maneira 
a nos informar que o uso da violência em nome da re-
ligiosidade faz parte da ambiguidade do personagem.

Assim como coronel Moraes asseverou “a lei tá comi-
go” antes de chicotear Manuel, nesta cena, ao focar 
na cruz antes de focar no beato, ele também assevera 
“a lei tá comigo”, mas nesse caso convoca uma lei di-
vina, que o consente a tais atos. Há uma certa hierar-
quia entre Sebastião e os fiéis, assim como havia entre 
o Coronel e Manuel; essa hierarquia é sinalizada na 
medida em que ambos os que estão acima, golpeiam 
os que estão abaixo com um chicote, símbolo para sua 
soberania.

Imagem e som parecem legitimar o mundo da revolta mes-
siânica, é sua face repressora e tendente à histeria, dos 
ataques às prostitutas, das flagelações, dos sacrifícios, que 
vem em primeiro plano (XAVIER, 2010, p.20)

Sebastião guia seus fiéis seguidores como um rebanho de ovelhas, em que ele é 
o pastor (Figura 77). Em algumas cenas, a cruz que ele carrega não aparece no 
quadro (Figura 76), restando apenas o seu comprimento como um cajado que, jun-
tamente com a forma que Sebastião a carrega, nos faz menção à imagem de um 
pastor guiando seu oviário.

Neste momento, em que o grupo está sendo disciplinado por Sebastião, um homem 
carrega um estandarte com a pintura de um cordeiro. O cordeiro é um importante 
símbolo religioso, pois o animal era comumente utilizado pelos hebreus como sacri-
fício para remissão dos pecados, prática que se encerrou quando o último cordeiro, 
Jesus, foi enviado como sacrifício para salvar o povo. Desde sua primeira aparição, 
o beato Sebastião prega o sacrifício como forma de redenção, assim, ele enxerga 
seus fiéis como cordeiros que passarão por uma série de sacrifícios para salvarem 

Figura 75Figura 74

Figura 74Figura 76



64

a si e seu povo. O estandarte (Figura 78) , aqui, resume a crença do beato e aquilo que 
ele prega durante sua trajetória na narrativa. 
Seguindo a ideia do rebanho, ao analisarmos a indumentária dos fiéis, todos agora 
carregam no pescoço uma espécie de terço (Figura 79) outro símbolo religioso impor-
tante, mas que é também um símbolo que os marca e identifica como grupo. Assim 
como o gado é marcado, seja a ferro e fogo, com brincos ou sinos, o rebanho de 
Sebastião tem sua marcação, que também pode significar a perda de sua individuali-
dade e independência. 

Manuel, já anestesiado pelas palavras de Sebastião, abandona o facão de trabalho 
para pegar em armas, tornando-se um jagunço do líder religioso (Figuras 80 e 81). A 
cacofonia da procissão, gerada pelas rezas, sinos e tiros e os símbolos religiosos e de 
violência misturados na tela, em que, por vezes, não é possível distinguir o que são 
armas, cajados, cruz ou bandeiras, potencializam a ambiguidade do beato. (Figuras 
82 e 83)

Figura 79Figura 78

Fi
gu

ra
 8

0
Fi

gu
ra

 8
1

Fi
gu

ra
 8

2
Fi

gu
ra

 8
3



65

O sertanejo simples transmudava-se, penetrando-o, no fanático 
destemeroso e bruto. Absorvia-o a psicose coletiva. E adota-
va, ao cabo, o nome até então consagrado aos turbulentos de 
feira, aos valentões das refregas eleitorais e saqueadores de 
cidades - jagunços. (CUNHA, 2020, p.112)

A textura rugosa do chão de pedra testemunha o desconforto que os fi-
éis sentem ao subirem o morro ajoelhados (Figura 84). Percebemos que a 
caminhada até a salvação será difícil e com muitos empecilhos, e que eles 
terão que se despir de suas fraquezas e passar por diversas provações 
para alcançar o divino e a salvação. O uso da pedra por parte dos fiéis 
é constante, como um artifício de penitência, ela é dura, pesada e rugosa, 
e é parte do Monte Santo (Figura 85). Um elemento que sai do âmbito do 
cenário para atuar como um objeto parte da ação, mas que se integra tanto 
ao corpo do personagem que se comporta como uma extensão dele. Para 
alguns, atua como um peso de papel, pois a pedra mantém o fiel em seu 
estado passivo, de espera, alguém que já não mais encontra conexão com a 
vida terrena (Figura 85).

Fi
gu

ra
 8

4
Fi

gu
ra

 8
5

É ridículo, e é medonho. [...] Mas brama em todos os tons contra 
o pecado; esboça grosseiros quadros de torturas; e espalha 
sobre o auditório fulminado avalanchas de penitências, extra-
vagando largo tempo, em palavrear interminável, fungando as 
pitadas habituais e engendrando catástrofes, abrindo alternati-
vamente a caixa de rapé e a boceta de Pandora...
E alucina o sertanejo crédulo; alucina-o, deprime-o, perverte-o.
(CUNHA, 2020, p.87)



66

Em contraposição aos fiéis, Manuel, carrega a pedra de 
forma ativa, subindo o Monte Santo e levando-a consigo, 
pois vê no sacrifício um caminho para a salvação. Cada 
vez mais apresenta uma aparência cansada (Figura 86 e 
87), as olheiras, o cabelo suado e a barba por fazer de-
monstram o quanto ele está entregue à essa caminhada 
e ultrapassando seus limites para alcançar a tal ilha idea-
lizada.

Carrega a grande pedra na cabeça enquanto, ajoelha-
do, sobe o Monte Santo. Utilizando uma pedra real e não 
cenográfica, Geraldo Del Rey vive na pele o sacrifício 
de Manuel, de tal forma que é possível sentir o seu peso 
aqui do outro lado da tela (Figuras 88 e 89). Sentimos sua 
exaustão e esforço, os joelhos cansados do atrito com o 
chão duro de pedras e terra batida (Figura 90). Podemos 
comparar a cena à via sacra de Jesus, carregando sua 
cruz pesada por um longo caminho, sem descanso, ambos 
em busca de uma salvação.

Somos aproximados do esforço da personagem e da exas-
peração do espetáculo através do olhar e aproximação 
da câmera na mão, que entra na cena e nos leva com ela. 
A perícia de Glauber como diretor, nos veste da pele de 
Manuel.

VI. A via sacra de Manuel

Fi
gu

ra
 8

8
Fi

gu
ra

 9
0

Fi
gu

ra
 8

6

Fi
gu

ra
 8

9
Fi

gu
ra

 8
7

Fi
gu

ra
 9

1

“To condenado mas tenho coragem, entrego minha 
força ao meu santo pra eu libertar o meu povo”



67

O plano geral quebra o corpo-a-corpo e nos fornece imagem de 
toda a extensão do caminho pelo qual a personagem se deslocará 
(Figura 92), dando-nos a informação da duração que recrudesce 
(XAVIER, 2010, p.97), o que também contribui para nos aproximar de 
seu calvário. E novamente, o fim do caminho está fora do enquadra-
mento, não vemos até onde vai o cenário, onde Manuel chegará, 
onde é seu fim, nem quanto mais terá que aguentar dessa caminha-
da. 

Figura 92

Bem-aventurados os que sofrem. . .
A extrema dor era a extrema-unção. O sofrimento 
duro a absolvição plenária. (CUNHA, 2020, p.113)

A cruz do beato, que por vezes assemelha-se com 
o cajado de um pastor ou com a arma de um ja-
gunço, é utilizada como instrumento de repreensão 
e disciplina. Quando colocada contra o pescoço de 
Manuel, recorda a imagem de uma foice prestes 
a livrar do sofrimento a alma pobre do sertanejo. 
(Figura 91)

“Esse caminho do Monde Santo é pra levar até 
o céu o corpo e alma dos inocentes”



68

VII. A via sacra para Rosa

Ao chegar ao templo, através de uma porta vemos Rosa sob a pers-
pectiva de quem observa os fiéis que estão dentro dele rezando, 
cena que não é apresentada para o espectador, apenas ela pode 
assistir e nós apenas ouvir (Figura 93). De certa forma nos sentimos 
observados por ela.  Ao mesmo tempo, atrás da personagem, em 
segundo plano, há um rebanho de ovelhas que surge caminhando 
pelo mesmo caminho de pedras que os fiéis passaram, a desconexão 
entre Rosa e o grupo de beatos é evidente. (Figura 94)

Aqui, podemos fazer uma associação entre o rebanho de dentro do 
templo e o de fora, de tal modo que a porta funcionaria como uma 
passagem vedada por um espelho. O que vemos é o reflexo dos re-
ligiosos, o rebanho de ovelhas, observado por Rosa, portanto, neste 
momento, assumimos a visão construída pelos olhos dela.

Nas cenas que se seguem no filme, os personagens estão sempre 
subindo o morro de pedras, tentando alcançar a salvação e o divi-
no, representado na mise-en-scène pelo céu branco estourado, ocu-
pando boa parte do enquadramento. Não é possível ver o fim do 
caminho, nem saber onde chegarão, pois, o lugar que Manuel busca 
não existe, é fruto de uma idealização. O Beato Sebastião profetiza 
a chegada em uma ilha, de campos verdes, para onde eles irão 
após a salvação, onde não existe um governo que ignora seu povo, 
a seca, fome e miséria: “Vamo deixar o fogo queimar de uma vez 
toda essa república de uma desgraça”. Mas, para isso, eles precisam 
lutar, e ele conta com Manuel para isso: “Você foi enviado para ser 
minha força no sofrimento e na guerra, você tem de lutar por mim”.

O homem carregando o estandarte desce o morro, ao mesmo tem-
po em que Rosa olha para ele (Figura 95 e 96). Ele desce, pois não 
há ilha esperando por eles no fim do caminho, isto é fruto da ideali-
zação e da esperança daquele povo. O estandarte desce até nós, 
fica em primeiro plano e ganha protagonismo: é a causa que está em 
jogo, não mais os personagens; e somos convocados a “abraçá-la” 
e carregar o estandarte.

Nesta fase, Rosa se esforça para ser uma âncora que puxa insisten-
temente Manuel para a lucidez, que a esta altura está totalmente 
entregue às ideias de Sebastião.

Fi
gu

ra
 9

4
Fi

gu
ra

 9
3



69

Rosa: “Vamo trabalhar pra ganhar a vida da gente, antes que as tropas do 
governo façam igual em canudos, mata homem, mulher, degola os meninos” 
Manuel: “Se vier guerra, luto contra mil soldados com minha espada de São 
Jorge. Se o povo do santo morrer, vou recriar na ilha”
Rosa: “morre você, morre eu, não escapa ninguém”

Manuel se vê como um cordeiro, e age como um mártir, que se sacrifica pelo 
povo e que renascerá na ilha, com a qual ele tanto sonha, enquanto Rosa 
tenta puxá-lo para a realidade. Primeiro temos na mise-en-scène Rosa inter-
ceptando Manuel, ambos ajoelhados no chão de pedra, enquanto o beato 
aparece em primeiro plano, mas apenas da cintura para baixo e parte do 
cajado de sua cruz, sem precisarmos ver o rosto desta figura, o identificamos 
como o símbolo religioso da cena. Em seguida ele entra por completo na 
mise-en-scène para, com sua cruz, reprimir Rosa e a afastar do marido, le-
vando-o para fora do quadro pela trilha de pedras, ou seja, mantendo-o em 
seu caminho religioso e deixando a personagem estirada sobre as pedras. É 
a luta de Rosa contra o fanatismo religioso que a separa física e ideologica-
mente do marido. (Figuras 97 a 100)

Fi
gu

ra
s 

95
 e

 9
6

Fi
gu

ra
s 

97
 a

 1
00

A beleza era-lhes a face tentadora de Satã. O Conselheiro 
extremou-se mesmo no mostrar por ela invencível horror. Nunca 
mais olhou para uma mulher. Falava de costas mesmo às beatas 
velhas. (CUNHA, 2020, p.101)



70

VIII. Antônio das Mortes é contratado

Fi
gu

ra
 1

04

Antonio é contratado pela igreja, a pedido dos coronéis, para lutar contra 
Sebastião, com medo de que ele se torne um novo Antônio Conselheiro, 
levando à uma guerra como a de Canudos. Dizem que o beato prejudica 
as fazendas e a igreja e o governo não se interessa, porém, existem apenas 
duas nessa leis, a lei do governo e a lei da bala. De tal forma que, o governo 
omitindo-se da responsabilidade, lhes sobra a lei da bala para resolver a 
questão, ou seja, matar o beato. 

A cruz sela o contrato entre Antônio das Mortes e Igreja (Figura 101) e Antô-
nio das Mortes e Coronéis (Figura 102) é testemunha dessa aliança.

Cruz e arma encaram-se e colocam-se na mesma mise-en-scène (Figura 103), 
composição que aparecerá diversas vezes no filme. Símbolo religioso e sím-
bolo da violência juntos, expondo a ambiguidade e, por vezes, hipocrisia dos 
personagens e das situações apresentadas.

Igreja que contrata matador de aluguel para matar fiéis. Matador que tira a 
vida do povo, para este não morrer de fome.

O posicionamento dos dois corpos força a perspectiva, criando uma diferen-
ça de escala, de modo que o corpo do matador é mais altivo e corpulento 
em relação ao do líder religioso (Figura 104). A Winchester encostada na 
parede divide o quadro em duas, separando o líder religioso do matador. 
No primeiro momento, Antônio das Mortes recusa a proposta de extermínar 
o beato Sebastião, sua ética e crença o separa de quem tenta contratá-lo. O 
que fará com que ultrapassem essa linha divisória entre eles é a recompensa, 
o dinheiro que o padre traz em suas mãos.

Fi
gu

ra
 1

01
Fi

gu
ra

 1
02

Fi
gu

ra
 1

03



71

IX. Rosa matou a fé de Manuel
Chegamos à capela que servirá de cenário para a próxima ruptura 
de Manuel. Diferente da ideia que temos de um templo, iluminado, 
amplo, que nos dá a sensação de conexão com o céu, aqui o templo 
é escuro, iluminado principalmente pelas velas, iluminação indireta e 
fragmentada, apertado e de paredes escuras e rugosas, sem a os-
tentação dos grandes templos. É uma capela intimista, pois é um mo-
mento íntimo entre os três personagens: Rosa, Manuel e Sebastião, 
a ação acontecerá apenas entre eles.

Manuel está estirado ao chão, cansado pela caminhada árdua, en-
quanto Sebastião segue erguido contemplando o altar, como quem 
celebra o ritual que se encaminha para o ato final (Figura 105).

Vemos nas duas paredes laterais as sombras projetadas da cruz de 
Sebastião. A ligação entre elas, com a cruz na mão do beato e com 
a cruz do altar, formam uma quinta cruz na mise en scene (Figura 
106). É o momento final da via sacra de Manuel, que seria concluído 
com o sacrifício, proposto por Sebastião, de Rosa e de uma criança.

Aqui temos mais um exemplo da modulação que Glauber propõe 
no filme, de saltos energéticos depois de uma cena mais horizontal. 
Na capela, espaço de silêncio, a câmera está fixa, observando de 
longe o beato e seu fiel. No exterior, a câmera na mão percorre a 
histeria e agitação dos religiosos e Rosa, em um incessante giro pela 
mise-en-scène (Figuras 107 a 109) 

Fi
gu

ra
s 

10
5 

e 
10

6

Fi
gu

ra
 1

09
Fi

gu
ra

 1
08

Fi
gu

ra
 1

07



72

E então, Manuel cumpre com o pedido feito pelo beato e traz Rosa 
e uma criança, assim como os hebreus levavam o cordeiro para um 
templo, para sacrificá-lo como remissão de seus pecados. As texturas 
trazem a dureza da cena, a parede de taipa, a toalha da mesa 
amassada, assim como as roupas dos personagens e a rugosidade 
da pedra carregada por Manuel, que também compõe o quadro. 
Aqui entra em cena o punhal, que assume o protagonismo da ação 
e é o que irá direcioná-la e mediá-la (Figura 110).

Quando o instrumento central do rito, o longo punhal, hipnotiza 
todas as personagens, ele se transforma no centro de gravida-
de da composição visual e dos movimentos de câmera.
Da morte da criança à morte do próprio Sebastião, há uma 
curva do olhar em função dos movimentos do punhal. (XAVIER, 
2010, p.98)

O instrumento é utilizado por Sebastião para sacrificar a criança (Fi-
gura 111); com o sangue dela o beato faz uma cruz na testa de Rosa 
(Figura 112) e com a roupa do bebê ele cobre uma imagem de Jesus 
(Figura 113). Após a morte de Cristo, o último cordeiro, não haveria 
mais a necessidade da realização dos sacrifícios, porém Sebastião o 
realiza mais uma vez, cobrindo a imagem de Jesus com o sangue de 
mais um cordeiro sacrificado. A todo momento o beato tenta assumir 
a posição de salvador e libertador do povo. Enquanto isso, Manuel 
profana “não posso mudar a morte de Jesus Cristo com sangue dos 
inocentes”, demonstrando certos lapsos de sanidade. 

Com o mesmo punhal Rosa mata Sebastião, mas não o faz com um 
propósito divino, age por ela mesma, reagindo e eliminando quem 
a nega e reprime, e que é capaz de sacrificar um inocente (Figura 
114). E então sai de cena, carregando o símbolo de sua libertação, e 
deixa a capela, que, em plano aberto, demonstra-se aberta e maior 
(Figura 115). A câmera recua bruscamente em linha reta acompanhan-
do Rosa e nós corremos dali junto dela, para nos unirmos à agitação 
que acontece no exterior da capela.

Figuras 110 a 115



73

X. O massacre da massa

A corrida que se inicia no interior da capela se conecta à dispara da 
massa de fiéis em histeria no seu exterior (Figuras 116 e 117). O mas-
sacre acontece de forma tumultuada, com cenas em flashes rápidos: 
a agitação e queda dos beatos diante do fogo incessante de um 
Antônio das Mortes que não é apenas um, pois a estenografia da 
cena entrega um matador multiplicado, que simboliza a intensidade 
das forças repressoras, inúmeras e incontidas (Figura 120).

O sofrimento fica subentendido pela sonoplastia da arma, dos gri-
tos e dos corpos caindo ao chão (Figura 118 e 119). Não explora o 
excesso de sangue como elemento visual da violência, de modo que 
quase não o vemos nos corpos caídos. A cena não busca horrorizar 
o espectador, mas levá-lo a refletir sobre o que ela representa: An-
tônio das Mortes é uma força opressora, amparada pela lei, que 
mata o povo que via em Sebastião sua última e única esperança. 
A exasperação fica por conta da vertigem causada pelos cortes 
fulminantes e da fuga em delírio epiléptico de movimentos e tremores.

Ao lado de Antônio das Mortes aparece mais uma vez a cruz (Figu-
ra 121), simbolizando a responsabilidade de Antônio por combater 
a cegueira provocada pela alienação religiosa, e que põe fim ao 
fanatismo de Monte Santo ao dizimar os fiéis (GUTEMBERG, 2016).
O ângulo formado pela linha do rifle com a linha horizontal da cruz, 
resulta em uma seta que aponta para uma nova direção, uma outra 
saída. O matador  que será a nova fase de Manuel, sua adesão ao 
cangaço.

Fi
gu

ra
s 

11
6 

a 
12

1

É um solavanco único, assombroso, atirando, de pancada, por 
diante, revoltos, misturando-os embolados, em vertiginosos dis-
paros, aqueles maciços corpos tão normalmente tardos e mo-
rosos. E lá se vão. 
[...] milhares de corpos que são um corpo único, monstruoso, in-
forme, indescritível, de animal fantástico, precipitado na carreira 
doida. (CUNHA, 2020, p. 76)



74

Os sobreviventes do massacre, Manuel e Rosa, andam em meio ao 
sertão, em uma nova paisagem, diferente da fase anterior, em que 
eles estavam insistentemente subindo o morro, passando pelo infinito 
caminho de pedras, símbolo dos inúmeros sacrifícios e da alienação 
religiosa. Após a morte de Sebastião e de todos os fiéis, o casal 
precisa recalcular a rota e, por isso, voltam a andar em terreno mais 
baixo e plano. Manuel, que tanto idealizou e sonhou com a ilha de 
campo verde, volta para o sertão de terra seca, galhos retorcidos 
e ressequidos, onde não há um caminho definido como o caminho de 
pedras de Monte Santo (Figura 125).

Cego Júlio, o trovador popular, será o responsável por costurar a 
nova fase de Manuel, a do Manuel-cangaceiro, levando o casal até 
Corisco, sobrevivente de outro massacre, o do bando de Lampião. 
Desejando vingar Sebastião e vendo o cangaceiro como um novo 
sinal divino, Manuel adere ao cangaço.

Fi
gu

ra
 1

22
Fi

gu
ra

 1
23

Figura 124

Ao entrar na capela Antônio das Mortes encontra Sebastião já 
morto. Seu rifle, junto ao punhal portado por Rosa, projetam uma 
sombra na parede que compõe uma cruz (Figura 122), expressando 
a cumplicidade entre eles e fechando o círculo composto pela ação 
dos dois objetos, rifle e punhal, na liquidação do sonho messiânico 
dos camponeses. (XAVIER, 2010, p.132)

As diversas velas que antes estavam acesas no degrau do portal 
se apagaram (Figura 123). As velas, que representam as preces dos 
fiéis, ato de esperança, se apagaram junto daqueles que as acende-
ram. Sobraram os corpos das velas e dos que as deixaram lá.
Ao sair da capela, Antônio das Mortes anda ao encontro do cego 
Júlio ao som do cordel “matador de cangaceiro” (Figura 124).

Figura 125

“Eu sou Antônio das Mortes. Morreu tudo feliz, rezando de alegria. 
Foi contra a minha vontade, mas tinha de ser”



75

XI. Manuel adere ao cangaço

O cangaceiro se apresenta com tom teatral, radicalizado pelos diá-
logos, os gestos, a marcação dos atores e o enquadramento (Figura 
126). Glauber mistura o realista com o teatral com o objetivo de 
traduzir um senso genuíno do sertão, o teatral está nos personagens, 
com suas falas e movimentos que remetem a narrativa lírica da litera-
tura de cordel, mas que tem como cenário de suas ações os espaços 
realistas do sertão, não são lugares artificiais e maquiados, mas a 
terra onde a miséria realmente existe (Figura 127).

A câmera na mão se aproxima da experiência dos personagens. 
Como um elemento a mais no grupo, entramos na narrativa e pas-
samos a fazer parte dela (Figura 128). 
Glauber não engessava a atuação dos atores, estes não precisa-
vam se preocupar com o posicionamento da câmera, pois ela está 
no meio da ação e é ela quem segue a atuação, em um plano direto 
sem cortes. A narrativa solicita uma liberdade espacial que o teatro 
oferece, mas oferece algo mais amplo, como um palco sem limites. 

Figura 126

“Da morte do Monte Santo
Sobrou Manuel Vaqueiro
Por piedade de Antonio
Matador de cangaceiro
A estória continua
Preste lá mais atenção
Andou Manuel e Rosa
Pelas veredas do sertão
Até que um dia -pelo sim pelo não-
Entrou na vida deles
Corisco o diabo de Lampião”



76

Os homens da tropa de Corisco carregam, cada um, uma expressão 
da indumentária, o que contribui para posicioná-los no grupo (Figura 
129). Os dois cangaceiros que já faziam parte da tropa de Corisco 
são identificados principalmente pelo chapéu meia-lua de couro, a 
camisa e o lenço no pescoço, a alpercata e a perneira. Enquanto 
Corisco traz a indumentária mais acurada, demonstrando que ele 
assume um papel mais relevante naquela hierarquia.

Embora todos os homens usassem chapéus enfeitados com 
moedas de ouro e outros apetrechos, havia diferenças entre 
eles. Quanto mais poderoso fosse o cabra, maior o tamanho do 
acessório — e mais reluzentes os seus adereços.  (NEGREIROS, 
2018, p.95)

Dado a importância do chapéu na vestimenta dos cangaceiros, ao 
aceitar Manuel em seu bando, Corisco retira o chapéu da cabeça 
de um dos bandoleiros da sua tropa e “batiza” Manuel como “sata-
nás” (Figura 130). O chapéu exerce aqui a mesma função que o terço 
exercia no grupo de Sebastião, os dois símbolos caracterizam os 
grupos e aqueles que os carregam, pertencem ao grupo também. O 
terço tornou Manuel um fiel seguidor de Sebastião e de suas ideias. 
O chapéu tornou Manuel parte do grupo e do cangaço.

Fi
gu

ra
 1

30

Visto em plano geral, ele fala de sua promessa de vingança, e 
sua movimentação em círculos sublinha o espaço delimitado de 
sua ação no raso da caatinga. 
[...] Os vaivéns da câmera contribuem para reafirmar o fecha-
mento, a falta de saída [...]. Nos monólogos, define as coordena-
das da imagem, sua figura organiza a cena. Faz de sua reflexão 
um discurso direto para nós e um discurso dentro da ficção para 
Manuel. (XAVIER, 2010, p.122).
Fi

gu
ra

 1
28

Fi
gu

ra
 1

29
Fi

gu
ra

 1
27



77

XII. Cangaceiros em ação

Corisco e seu bando invadem um casamento, momento em que vemos 
enfim a ação dos cangaceiros. No local, Manuel encontra um símbolo 
religioso, a cruz, que chama sua atenção e desperta sua admiração,  
(Figura 131).

Enquanto os cangaceiros destroem o espaço, ferem os noivos e saqueiam 
tudo que há de valor, Manuel admira a imagem (Figura 132). Ele encon-
trou na religião sua maneira de lutar contra o governo e aqueles que 
tiram do povo o pouco que tem; não é cangaceiro por natureza, apesar 
de afirmar à Corisco que é capaz de ser um deles. Por isso, durante toda 
a ação, Manuel fica anestesiado pela imagem religiosa e só age como 
bandoleiro quando Corisco o tira de sua inércia, confrontando-o e o 
chamando para o combate. Enquanto Manuel carrega a cruz e tenta se 
conectar de volta com o divino, Corisco lhe oferece um punhal. A troca 
de um objeto por outro representa o afastamento do Manuel-beato e a 
aproximação do Manuel-cangaceiro. 

Corisco propõe uma mudança revolucionária. Ao invés de objetivar a sal-
vação através de uma ação divina nada palpável, ele prega uma ação 
direta e violenta contra os poderosos, para que o povo não passe mais 
fome. A entrega do objeto a Manuel é um convite para que ele se junte 
à essa revolução pautada na ação, que tem sua afirmação com Manuel 
apunhalando o noivo a sangue frio (Figura 133).

Enquanto Manuel admira a imagem santa, Rosa se conecta com Dadá 
através do véu da noiva. Desde o início da narrativa, ela tenta criar uma 
conexão com Manuel, que tem sempre sua atenção voltada para Fi

gu
ra

 1
33

Fi
gu

ra
 1

32
Fi

gu
ra

 1
31



78

sua religiosidade, como é possível confirmar, em primeiro plano, onde 
ele carrega um crucifixo e segue anestesiado por ele (Figura 134).
O véu, utilizado pelas noivas no casamento, é um símbolo de união 
e amor. A crença de que, ao cobrir a noiva com o véu, o marido está 
prometendo protegê-la, é algo que Rosa busca em vão em Manuel. 
Porém, o que acontece é o oposto, durante todo o filme é ela quem 
tenta protegê-lo. O véu é também um símbolo religioso do casamen-
to cristão, que fica em contraste com outro símbolo cristão, a cruz, em 
primeiro plano sendo adorada por Manuel. 

Então, o cenário é construído de tal forma que sirva de apoio à ação 
que acontece ali, detonado pelos cangaceiros.

Após o ataque violento à fazenda do coronel Calazans [...] 
vivem uma atmosfera de transe pessoal, de perplexidade ou 
delírio, onde a personagem volta-se para dentro de si ,ou para 
os outros, na busca de uma definição ou resposta que ponha as 
coisas no lugar. 
Tal atmosfera é assumida pela câmera que também parece es-
tar à procura de um ponto de apoio, como Manuel diante do 
ritual de violência de Corisco, como Rosa e Dadá em sua troca 
de presentes e na renovação do carinho manifesto desde o 
primeiro encontro. (XAVIER, 2010, p.102)

O cenário onde acontece o casamento, e que é invadido pelos 
bandoleiros, possui poucas camadas de construção de objetos (Fi-
gura 135 e 136). Temos apenas uma primeira camada de móveis e 
de objetos, basicamente há apenas o que será importante para a 
construção das ações. Com as informações dadas do espaço, não é 
possível concluir a camada social a qual aqueles noivos pertencem, 
quem são eles ou qual a importância daquela cerimônia. Isso porque 
pouco importa para a narrativa a profundidade desses persona-
gens, apenas a informação de que Corisco está se vingando do pai 
no noivo. 

Fi
gu

ra
 1

34

Fi
gu

ra
 1

35
Fi

gu
ra

 1
36



79

XIII. Confrontos no cangaço
Rosa pega um botão de xique-xique e entrega à cangaceira (Figura 137). O 
xique-xique, assim como outros cactos, resiste em áreas consideradas de difícil 
sobrevivência, consegue se desenvolver entre as fendas das rochas. Assim 
como Rosa e Manuel, que desde que saíram às pressas de sua casa, resistem 
ao inúmeros reveses que lhes apareceram.

Na cena, Rosa, ainda com o véu, símbolo do matrimônio, ultrapassa os espi-
nhos do xique-xique para pegar um botão de flor. No corte seguinte, temos 
a impressão de que ela entregará a flor para Manuel, porém ela entrega à 
Dadá (Figura 139), com quem ela encontrou conexão e afeto. A armadura de 
Manuel ainda afasta Rosa.

Ao entregar o botão de flor à Dadá recebe em troca seu lenço, um dos 
símbolos da indumentária do cangaceiro (Figura 138). Vemos a cena como um 
casamento, a troca das alianças entre as duas, que, sem trocar qualquer pa-
lavra, prometem se proteger e se cuidar, ação iniciada quando a cangaceira 
colocou o véu em Rosa, concluída com um beijo (Figura 140). 

Os planos-sequência dessa fase do filme tendem a 
criar uma tensão que vem exatamente das peculiari-
dades da câmera na mão. Seu andar desequilibra-
do, sua liberdade de movimentos e sua trepidação 
denunciam sua subjetividade por trás da objetiva, 
revelam uma palpitação nas operações de quem 
narra de modo a nivelar sua experiência a das per-
sonagens. (XAVIER, 2010, p.103)

Fi
gu

ra
 1

40
Fi

gu
ra

 1
39

Fi
gu

ra
 1

38
Fi

gu
ra

 1
37



80

Manuel demonstra desconforto pelo comportamento violento do cangaceiro 
e, dirigindo-se a Rosa diz que irá “acabar com ele”. Em reflexo, Rosa utiliza 
a cartucheira do próprio para atacá-lo e puni-lo (Figuras 141 e 142). Sua 
reação é seu descarrego, de tudo que passou por conta das escolhas de seu 
marido, quando, mesmo discordando delas, esteve a seu lado, ainda que 
não fosse ouvida por ele.

É então interrompida por Corisco, que toma dela a cartucheira e confronta 
Manuel sobre sua ida a Monte Santo, ao passo que ele responde que foi 
buscar justiça, pois não se pode fazer justiça no derrame de sangue (Figuras 
143 e 144). A resposta do cangaceiro, retoma os dois objetos que ele trazia 
em sua primeira aparição, o punhal e o rifle: “Homem nessa terra só tem 
validade quando pega nas armas para mudar o destino. Não é com rosário 
não, Satanás. É no rifle e no punhal!”.

Corisco, certo de seu fim próxima, manda Manuel pegar sua mulher e fugir, 
pois, ele não é um cangaceiro, não tem a alma de um e não acredita na 
justiça pelo derramamento de sangue. Por isso, em todas as cenas após seu 
“batizado”, quando ele ganha o chapéu meia-lua, este está pendurado em 
seu pescoço. Ele nunca usa o adereço devidamente, não carrega o símbolo 
do cangaço com ele, pois ele não faz parte desse meio e não compartilha 
das mesmas ideias, mas está ali como forma de sobrevivência e por achar 
que Corisco é sua última chance de justiça contra as forças de poder. Fi

gu
ra

 1
43

Fi
gu

ra
 1

42

“Por isso mesmo precisava ficar em pé, lutan-
do até o fim, desarrumando o arrumado. Até 
que o sertão vire mar e o mar vire sertão”

Fi
gu

ra
 1

41
Fi

gu
ra

 1
44



81

XIV. Antônio das Mortes em Canudos

Antônio das Mortes anda por Canudos, cenário da conhecida 
Guerra de Canudos, confronto entre o exército da República e um 
movimento popular de base social e religiosa, que resultou na morte 
de milhares de pessoas, inclusive de seu líder Antônio Conselheiro. 

Resultado de uma série de fatores como a crise econômica e social, 
a seca que agravava a situação da improdutividade dos latifúndios, 
desemprego e a crença em uma salvação divina. As mobilizações 
daquele povo atraíram os olhos do país que, entrando recentemen-
te em um governo republicano, via aquela manifestação como um 
ataque à República.

Na cena, Antônio das Mortes, que aqui representa as forças opres-
soras, acompanhado pelo cordel que o introduz na mise-en-scène, 
caminha por um cenário de pós-guerra (Figura 145). Ao fundo vemos 
algumas ruínas, que nos indicam ter sido um lugar de confronto, seu 
caminhar marca um momento de sintonia entre drama e espaço (Fi-
gura 146). A cidade permanece vazia durante toda a cena, estando 
apenas Antônio e cego Júlio, dado que a população daquele lugar 
foi um dia aniquilada, assim como aconteceu com o grupo de fiéis 
seguidores de Sebastião, mortos por Antônio das Mortes. A cena 
faz conexão direta entre os dois episódios, frutos das mesmas angús-
tias de um povo que buscava uma vida mais digna, tendo a religião 
como principal fonte de esperança.

Encontra-se então com o cordelista, cego Júlio, sentado em um coreto 
no meio de uma praça com vista para toda a paisagem de Canu-
dos. O trovador popular carrega consigo seu violão (Figura 147), 
extensão de seu corpo, assim como o rifle é extensão de Antônio 
das Mortes, confirmado pelo plano-sequência que percorre pela 
arma, braço, tronco e cabeça do matador de cangaceiro (Figuras 
148 a 153).

Fi
gu

ra
 1

46
Fi

gu
ra

 1
45

Fi
gu

ra
 1

47



82

Os objetos são, não apenas artefatos pessoais, mas carre-
gam imensa carga dramática e de significância, principal-
mente pelo contraste de estarem lado a lado, solidificado 
pelo diálogo entre os personagens.
Antônio das Mortes declara ao cego Júlio

“fui condenado nesse destino e tenho de cumprir”

e seu destino é matar, matar como recurso para livrar o povo 
da miséria, representado pela arma que carrega consigo, 
símbolo da violência. Do outro lado, o cancioneiro popular 
carrega sua viola, já que seu destino é transformar a história 
do nordeste em lenda. Canta para não perder o juízo e 
manter-se são, costurando a narrativa. 

Cego Júlio: “é matando Antônio, é matando que ocê ajuda 
seus irmãos?”

Antônio das Mortes: “Sebastião também me perguntou. Eu 
não queria mas precisava. Eu não matei os beato por di-
nheiro, matei porque não posso viver descansado com essa 
miséria”

Cego Júlio: “a culpa não é do povo, Antônio!”

Antônio das Mortes: “Um dia vai ter uma guerra maior nes-
se sertão, uma guerra grande sem a cegueira de Deus e do 
diabo. E pra que essa guerra comece logo, eu que já matei 
Sebastião, vou matar Corisco e depois vou morrer de vez. 
E nós somos tudo a mesma coisa”Figuras 148 a 153



83

Os personagens deixam claro que mantêm visões diferentes, sendo 
um o contraponto do outro. Um passional, que não exita em usar o 
dedo para puxar o gatilho e tirar a vida de inocentes, e o outro ra-
cional, que mesmo na escuridão busca a verdade e usa seus dedos 
para cantar o sofrimento do povo. O contraste e divisão de opiniões 
é expresso no contra-plano, em que vemos os dois personagens sen-
tados de costas, olhando a paisagem horizontal, enquanto os pilares 
do coreto criam linhas verticais que segmentam a mise-en-scène e 
separam os dois e suas ideias contrastantes (Figura 154). 

“A culpa não é do povo, Antônio”, nesta frase dita e repetida 
pelo cego ao matador  num plano tão longo como a vastidão 
sertaneja, a voz do violeiro tão alta e próxima como um pro-
testo coletivo - deve estar o sentido fundamental da tragédia. 
Se Sebastião é um profeta da desgraça, Corisco um bandido 
desesperado e Antônio das Mortes um assassino profissional, a 
culpa não é do povo. (ROCHA, 1965, p.179) 

Fi
gu

ra
 1

54



84

XV. O fim se aproxima
De volta ao acampamento de Corisco, cego Júlio o avisa sobre An-
tônio das Mortes, que chegará em breve para matá-lo. Vemos em 
Manuel sinais que o ligam ao cangaço, mas que já indicam seu afas-
tamento dele. A alça da bolsa a tiracolo que faz referência à cinta 
de couro de Dadá e Corisco para carregar os cartuchos das armas 
(Figura 155), o chapéu que segue pendurado no pescoço ao invés 
de vestir a cabeça (Figura 156) e as medalhas, que em Corisco apa-
recem penduradas no chapéu como uma coroa, em Manuel estão 
em sua camisa, que se encontra aberta, pois neste momento ele está 
se despindo do Manuel-cangaceiro (Figura 157).

“Homem nessa terra só tem validade quando 
pega nas armas para mudar o destino, não é 
com rosário não Satanás, é no rifle e no punhal”

Figura 155 Figura 156

Figura 157

A fala de Corisco direcionada à Manuel é seguida da imagem 
de um de seus capangas amolando sua faca, como forma de re-
afirmar o que o cangaceiro proclama (Figura 158). Assim como o 
sangue em seu rosto (Figura 159), depois do ato violento contra 
o noivo, deixando claro que seu modo de lutar contra aquele 
sistema opressor será sempre pela violência e derramamento 
de sangue.

Fi
gu

ra
 1

59
Fi

gu
ra

 1
58



85

XVI. Filho do Cangaço
Rosa e Corisco se encontram e nós somos levados a ele pela câme-
ra, que acompanha Rosa, ainda com o véu, em sua caminhada até o 
cangaceiro, como a caminhada de uma noiva até o altar. A imagem 
é potencializada pelos adornos que ambos carregam, o chapéu 
meia-lua e o véu, elementos que dificilmente seriam vistos juntos, se 
considerarmos a forma como as mulheres entravam para o cangaço, 
fruto de violência e nenhum romantismo. Rosa, que há muito estava 
distante de uma figura masculina, devido a alienação de Manuel, en-
contra Corisco no momento em que usa o véu e o encontro acontece 
como um casamento simbólico.

A união de Rosa e Corisco constitui uma versão deslocada da 
violência sexual típica do cangaceiro: Rosa, vestida de noiva, 
reencontra a figura masculina e, através dessa reiniciação sim-
bólica, Corisco completa sua função de reunir o casal de cam-
poneses: através dele, Manuel tem sua consciência liberada 
de Sebastião; através dele, Rosa perde o véu, recupera uma 
face perdida da sua existência sexual e reencontra Manuel, 
para ter um filho (XAVIER, 2010, p.125)

Juntos se movimentam na tela, como uma dança coreografada, um 
ritual de acasalamento em êxtase de sensualidade e lirismo. Um jogo 
de olhares, vontades e possibilidades precede o beijo que, quando 
acontece, coloca a câmera em movimento, girando em torno dos 
dois, em transe, observando de perto esse encontro de desejos e 
testemunhando o futuro que está por vir (Figuras 160 a 162). O amor 
não é uma coisa definida, ele é circular, por isso a cena é circular, 
dentro de uma libertação poética, livre e abstrata, que se coloca 

além do plano contato puramente sexual.
Entra na tela um plano geral do sertão nordestino e integrado a ele, 
como parte da terra, estão Rosa e Corisco deitados ao fundo. Mais 
à frente um bezerro entra no enquadramento seguindo sua mãe, 
metáforas do materno, anunciando a concepção, que se confirmará 
mais à frente (Figura 163). 

Figura 162

Figura 160 Figura 161

Figura 163



86

XVII. Adeus Cangaço

Manuel anuncia que Antônio das Mortes está atrás da cabeça de 
Corisco para levá-la ao presidente, como quem dá ouro de presen-
te. Diante do fim próximo, o cangaceiro pega seus bornáis, contendo 
toda sua riqueza, e entrega de presente aos últimos dois cangacei-
ros de seu grupo. Antônio presenteia as forças opressoras, Corisco 
o povo (Figura 164).

Questionado por Corisco, Satanás precisa decidir se vai ou se fica e, 
pela primeira vez em sua trajetória, consulta Rosa sobre o que fazer, 
“agora você quem decide”. No plano de fundo, atrás de Manuel 
está a figura do cangaceiro, Rosa que decide, ficar com o cangaceiro 
ou ir embora com o marido. “Tô mais junto de você”, ao fazer sua es-
colha (Figura 145 e 146), Corisco sai da mise-en-scène, sendo oculto 
pela imagem de Manuel. Ao passo que Rosa confirma sua gravidez, 
“vamo ter um filho”. O próximo plano mostra Corisco, o verdadeiro 
pai da criança.

Momentos antes do embate com Antônio das mortes, Corisco de 
frente para nós se despede da vida terrena como quem segue um ri-
tual, com o punhal em mãos formando com a testeira do chapéu uma 
cruz diante de si, já prevendo a chegada de sua morte. (Figura 167).

Fi
gu

ra
 1

64

Fi
gu

ra
 1

66
Fi

gu
ra

 1
67

Fi
gu

ra
 1

65



87

O matador de cangaceiro anda pelo sertão em busca do cangacei-
ro, com sua arma em punho, sem temer represália caminha ereto, não 
se agacha, não se arrasta pela terra, não se esconde, como havia 
dito Zé Rufino, enfrenta o inimigo cara a cara. 

Observa à distância suas vítimas, o grupo de Corisco, examinan-
do seus movimentos. A vastidão da paisagem demonstra ao mesmo 
tempo a dificuldade de Antônio das Mortes para capturá-los e a de 
Corisco para sair de lá. (Figuras 148 a 153)

Figura 168 Figura 169 Figura 170

Figura 171 Figura 172 Figura 173



88

No erguer do rifle de Antônio das Mortes (Figura 156), o trovador 
popular anuncia o início da batalha, “se entrega Corisco” “eu não me 
entrego não”, e o primeiro disparo é dado pelo cangaceiro, gatilho 
para o início do combate de forma ativa. Dessa vez a câmera não 
acompanha o personagem, somos observadores passivos, olhando 
de longe o encontro de matadores.

No plano vemos Corisco correndo da esquerda para a direita e 
logo atrás está Rosa correndo na mesma direção, mas não vai ao 
encontro do cangaceiro e sim de Manuel, enquanto que Corisco vai 
ao encontro de Dadá. Ambos se confundem com a paisagem, são 
parte da textura formada por vegetação, pedras, terra, colinas e 
corpos. (Figuras 174 e 175)

Corisco arrasta Dadá, uma “Mulher linda e valente” aos olhos de Zé 
Rufino e que ficou até o último minuto ao lado do cangaceiro, de tal 
maneira que foi atingida por um dos tiros disparados pelos macacos 
e quase perdeu sua perna. A câmera enquadra o membro, dando 
foco para as alpercatas e as perneiras enfeitadas com ilhóses da 
cangaceira, que é arrastada como uma boneca de pano por seu 
companheiro. Não vemos a ferida ou qualquer rastro de sangue, 
mas o arrastar da perna sobre as pedras do chão é suficiente e 
claro (Figuras 176 a 178). 

Fi
gu

ra
 1

74
Fi

gu
ra

 1
75

Fi
gu

ra
 1

76
Fi

gu
ra

 1
77

Fi
gu

ra
 1

78



89

Antônio das Mortes está finalmente frente a frente com 
Corisco, “se entrega Corisco” (Figura 179) e este, por-
tando seu punhal, símbolo de sua força e resistência, dá 
saltos teatrais como fagulhas na tela. (Figuras 180 a 185) 
Corisco é fogo de artifício e seus rodopios são uma ex-
pressão que confirma essa qualidade, também expressa 
na montagem, com uma sequência de cortes que explo-
dem sua figura na tela. Rodopios teatrais e lendários 
cessam, Corisco fixa-se de braços abertos e temos no-
vamente na mesma mise-en-scène o punhal, nas mãos 
de Corisco, a cruz formada por seu corpo, e o rifle de 
Antônio das Mortes (Figuras 186 a 188). Ao brado de 
Corisco, “Mais fortes são os poderes do povo!”, os três 
caem ao chão (Figura 189). Antônio das Mortes eleva o 
facão, mesma arma utilizada, no início da obra, por Ma-
nuel para matar o Coronel Moraes (Figura 190). Símbolo 
do povo entra novamente em cena no final para nos 
mostrar que, apesar das tentativas de salvação através 
da fé com o beato e da violência com o cangaceiro, for-
te mesmo é o povo, quem deve se erguer no final.

Figuras 179 a 184



90

Figuras 185 a 190

“Se entrega Corisco!
Eu não me entrego não
Eu não sou passarinho 
Pra viver lá na prisão
Se entrega Corisco 
Eu não me entrego não
Não me entrego ao tenente
Não me entrego ao capitão
Eu me entrego só na morte 
de parabelo na mão
Se entrega Corisco 
Eu não me entrego não!“



91

XVIII. Nem de Deus, nem do diabo

A corrida final de Manuel e Rosa, sob o som de “o sertão vai virá 
mar, o mar vai virá sertão”, é à primeira vista um deslocamento cego, 
sem um destino definido, mas Manuel continua em linha reta, em di-
reção à um porvir intangível (Figura 191 e 192). A substituição da 
caatinga pelo mar na tela representa sua transformação e a sobre-
vivência do casal é o restabelecimento dos laços naturais, sem fins 
transcendentes, mas reais.

O filme termina com imagens de um mar visto de cima (Figura 193), 
realçando o vaivém das ondas, uma massa viva que representa a 
resiliência de Manuel. A corrida de Manuel não acaba no mar, pois 
ele não é a materialização do desejo de Manuel, mas o oceano 
é uma representação figurativa da esperança que o narrador vê 
na revolução, dada como urgente. A cena nos quer provocar e nos 
levar a agir. O mar aberto é a antítese da terra seca, é o movimento 
versus o estável enraizado.
Colocando em paralelo com a abertura, que nos descreve um fato 
da realidade de Manuel, a caatinga e sua seca, miséria e fome, o 
final é a instância do imaginário a ser cravado naquele povo. O 
mar é a negação política do presente e aspiração da liberação da 
revolução social. 

Durante a história, o beato afirma que “o sertão vai virar mar e o 
mar vai virar sertão”, tendo um sentido alienado, metafísico, místico 
e caótico. Por outro lado, Corisco diz que vai ficar ali lutando e que-
brando tudo até que o sertão vire mar e o mar vire sertão. 

Os dois são rebeldes, tal como é uma rebelião de líderes dentro de 
um sistema de opressão; o beato é o rebelde metafísico, o cangacei-
ro o rebelde anarquista e a terceira rebeldia é o mar, que não está 
lá, mas que está acontecendo por aí, que é o povo.

Toda essa obsessão dos dois lados, marca a evolução de Manuel, 
que no fim corre, corre em direção ao mar, mas quem chega nele 
não é o personagem, mas nós junto da câmera que mostra o mar 
como uma abertura de tudo o que pode significar, inclusive uma 
explosão revolucionária. Então vem o mar com o povo gritando em 
couro, a canção entra no final, violenta, para dizer que a terra não 
é de deus nem do diabo, mas a terra é do homem.



92

Figura 191 Figura 192 Figura 193



93

co n sider aç õ es  f in aisc o n s i d e r a ç õ e s  f i n a i s

0808



94

“Tá contada a minha estória,
Verdade, imaginação.

Espero que o sinhô tenha tirado uma lição:
Que assim mal dividido

Esse mundo anda errado,
Que a terra é do homem,

Não é de Deus nem do Diabo!”
Perseguição (José Ricardo)



95

Desenvolver essa leitura minuciosa dos signos que aparecem, tanto no 
âmbito da construção da cena (competência do diretor), quanto nos 
elementos que constroem os personagens e o espaço (competência 
do diretor de arte), permitiu-me discutir, no âmbito do fenômeno cine-
matográfico,  em que medida materialidades e espacialidades são or-
questradas para produzir a significação do fenômeno comunicacional 
audiovisual.

À construção da cena, trabalhada do ponto de vista das questões mais 
técnicas de enquadramento, tipos de planos, luz, que não são com-
petências do diretor de arte, soma-se a necessidade de se identificar 
sinais, sensações, símbolos, atmosferas, etc.,  que dizem respeito à cons-
trução desse espaço sensível, do ponto de vista mais íntimo e identitário 
, com o qual o receptor se conecta, mesmo que por oposição.

Para refletir sobre o espaço da narrativa, e sua duplicidade, podemos 
recorrer aos ter dois significados, trabalhados e elucidados pelo autor 
Richard Sennett em seu livro Construir e Habitar (2018), para se referir 
à ideia de cidade. Nesta obra o autor  explora a diferença entre dois 
termos da língua francesa para designar a cidade: ville, o espaço cons-
truído, ou seja, o lugar físico, e a cité, o espaço vivido, a vinculação do 
indivíduo com o espaço, como ele habita, suas percepções, comporta-
mentos e crenças.

Outra dupla articulação da “natureza do espaço”, pode ser encon-
trada na obra de Milton Santos (2017), que expõe os conceitos da 
tecnosfera, como conjunto de objetos técnicos implantados nos lugares, 
e da psicosfera, “reino das ideias, crenças, paixões e lugar da produção 
de um sentido” (SANTOS, 2017, p.256). Para o geógrafo, o cotidiano de 
um lugar é a cooperação e o conflito entre a base técnica e os diversos

conjuntos de valores  manifestos e revelados. Para cada indivíduo a cidade 
será única, já que os estímulos do espaço físico são contrastados com estí-
mulos internos de cada um que nela passa ou habita.

Essa ideia de espaço também se encontra dentro da esfera do cinemato-
gráfico, na medida em que a paisagem está para a tecnosfera, como pro-
dução de um espaço cenográfico físico e visual, assim como a psicosfera 
está para todas as crenças, a cruz, o alto e baixo, o vazio, a textura, e de-
mais elementos que ganham e produzem outros sentidos ao longo do filme. 

Tendo em vista os conceitos de Milton Santos e de Richard Sennett, ambos 
colocam duas instâncias de construção de sentido no espaço, uma técnica 
produtiva, construída (a direção do filme e toda questão de ordem física 
e estrutural), e as questões da produção de sentido que se sobrepõe à 
primeira (que permeiam outros recursos, em interlocução com a direção 
de arte).

Foi de suma importância neste trabalho olhar para o espaço cinemato-
gráfico como uma cooperação entre o que é dado como visual e o que é 
construído através da interação entre corpo, espaço e percepções, pois 
isso me permitiu confirmar que a identificação e leitura dos signos, constrói-
-se a partir de repertório individual, e que, ainda assim, podemos falar de 
significados, de sentidos “orientados” por e para uma determinada direção.

Haja vista, ainda, que Glauber Rocha propôs um cinema verdadeiro, que 
expõe todas as nuances na nossa realidade e da violência gerada pela 
fome, de um povo que vive à mercê da exploração e do autoritarismo, e o 
faz com imagens claras, explícitas e cruas. 

Conclui-se que Deus e o diabo na Terra do Sol é um filme que tem tantas 
camadas de significado, quanto são as camadas das questões sociais da 
terra que ele retrata. E da leitura destas, resultam também, inúmeras produ-
ções de significado, que seriam impossíveis de serem esgotadas.



96

r efer ê n ci asr e f e r ê n c i a s



97

BERNARDET, Jean-Claude. Brasil em tempo de cinema. Ensaio sobre 
o cinema brasileiro de 1958 a 1966. 1 ed. São Paulo: Companhia 
das letras, 2004.

COSTA, Rangel Alves da. Canção de mão-de-pilão. 2017. Dis-
ponível em: <http://blograngel-sertao.blogspot.com/2017/12/
cancao-de-mao-de-pilao.html>. Acesso em: 12 mar. 2022.

CUNHA, Euclides. Os Sertões. 2ª edição. Jandira, SP: Principis, 
2020

DESBOIS, Laurent. A odisseia do cinema brasileiro: da Atlântida a 
Cidade de Deus. São Paulo: Companhia das Letras, 2016.

Deus e o diabo na terra do sol. Dirigido por Glauber Rocha,  Pro-
duzido por Luiz Augusto Mendes. Brasil: Copacabana Filmes, 1964. 
120min. Disponível em: <https://youtu.be/RyTnX_yl1bw>. Acesso em:10 
out. 2021.

FERRARA, Lucrécia (org.). Espaços comunicantes. São Paulo: Annablu-
me; Grupo ESPACC, 2007.

__________    .Leitura sem palavras. 4ª edição. [S. l.]: Editora Ática, 2006

FERREIRA, Benedito. Três reflexões sobre a direção de arte no cinema 
brasileiro. 2019. 138 f. Tese de mestrado. Universidade Federal de 
Goiás, Faculdade de Artes Visuais (FAV), Programa de Pós-Gradua-
ção em Arte e Cultura Visual, Goiânia, 2019.

KOSTER, Henry. Viagens ao Nordeste do Brasil. 2ª edição. Re-
cife: Companhia Editora Nacional, 1942.

MALAFAIA, Wolney Vianna. Imagens do Brasil: o Cinema Novo e as 
metamorfoses da identidade nacional. Tese (Doutorado em História, 
Política e Bens Culturais) - Centro de Pesquisa e Documentação de 
História Contemporânea do Brasil, Rio de Janeiro, 2012. 316f.

MCLUHAN, Marshall. Os meios de comunicação como extensões do 
homem. São Paulo: Cultrix, 1969.

MEDEIROS, Rostand. A entrevista de Glauber Rocha com Zé 
Rufino, o matador de corisco. Tok de História, 2012. Disponível 
em: <https://tokdehistoria.com.br/2012/01/21/a-entrevista-de-
-glauber-rocha-com-ze-rufino-o-matador-do-cangaceiro-coris-
co/>. Acesso em: 23 abr. 2022.

NEGREIROS, Adriana. Maria bonita: Sexo, violência e mulheres no 
cangaço. 1ª. ed. Rio de Janeiro: Objetiva, 2018.

NEVES, Anderson R. Entre o western e o nordestern: algumas consi-
derações. In: Simpósio Nacional de História, XXVII, 2013, Natal. 

PERICÁS, Luiz B. Os cangaceiros: ensaio de interpretação histórica. 
São Paulo: Boitempo, 2010.

RAMOS, Fernão; SCHVARZMAN, Sheila. (Org.). Nova história do 
cinema brasileiro. São Paulo: Edições SESC, 2018.



98

ROCHA, Glauber. Deus E O Diabo Na Terra Do Sol. [S. l.]: Civiliza-
ção Brasileira, 1965

__________    . A Estética da Fome. Nova York, 1965. Disponível em: < 
https://vermelho.org.br/prosa-poesia-arte/leia-a-integra-do-mani-
festo-uma-estetica-da-fome-de-glauber-rocha/>. Acesso em: 14 jan. 
2022.

__________    . Revisão crítica do cinema brasileiro. São Paulo: Cosac & 
Naify, 2003.

__________    . Revolução do Cinema Novo. São Paulo: Cosac & Naify, 
2004.

SANTOS, Milton. A Natureza do Espaço: Técnica e Tempo, Razão e 
Emoção. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2017.

SENNETT, Richard. Construir e habitar: ética para uma cidade aber-
ta. Tradução de Clóvis Marques. 1. ed. Rio de Janeiro: Record, 2018.

TELLES, Márcio; ROCHA DA SILVA, Alexandre. Nem Deus, nem o 
Diabo: Rosa na Terra do Sol. Imagofagia, [S. l.], n. 05, 2021. Disponí-
vel em: <http://asaeca.org/imagofagia/index.php/imagofagia/article/
view/679>. Acesso em: 10 março de 2022.

XAVIER, Ismail. Alegorias do subdesenvolvimento: cinema novo, tro-
picalismo, cinema marginal. Segunda edição. São Paulo, SP: Cosac 
Naify, 2012.

XAVIER, Ismail. Sertão mar: Glauber Rocha e a estética da fome. 1a 
edição. São Paulo, SP, Brasil: Livraria Duas Cidades : Editora 34, 
2019 (Coleção Espírito crítico).

Filmografia: Deus e o diabo na Terra do Sol. Cinemateca bra-
sileira. Disponível em: <http://bases.cinemateca.gov.br/cgi-bin/
wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=FILMOGRAFIA&lan-
g=p&nextAction=lnk&exprSearch=ID=002154&format=detailed.
pft>. Acesso em: 11 jul. 2022



99


